
DER FELS 10/2025 � 273

Katholisches Wort in die Zeit � 56. Jahr Oktober 2025

Papst Leo XIV:
„Strebt nach Großem, nach Heiligkeit“� 275

Sylvia und Alfred Sobel:
Brigitte Irrgang: eine jugendliche 
Glaubenszeugin� 290

Prof. Dr. Hubert Gindert: 
Die Kernbotschaft von Papst Leo XIV. 
in den ersten hundert Tagen � 295



274� DER FELS 10/2025

Papst Leo XIV:
„Strebt nach Großem, 
nach Heiligkeit“ .................................275

P. Johannes Nebel FSO:
Die neu zu entdeckende Vitalität .......277

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Dominus Jesus .................................286

Diakon Raymund Fobes:
Die Anfänge der 
Katholischen Soziallehre ..................288

Sylvia und Alfred Sobel:
Brigitte Irrgang: eine jugendliche 
Glaubenszeugin ................................290

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Der heilige Dionysius vom 
Athener Areopag ...............................292

Ursula Zöller:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche: 
Josef Wirmer, ein mutiger Anwalt .....294

Prof. Dr. Hubert Gindert: 
Die Kernbotschaft von Papst Leo XIV. 
in den ersten hundert Tagen ….........295

Clara Steinbrecher:
Maria 1.0 ...........................................296

Kelmens Hogen-Ostlender:
Seligsprechungen 
am 13. Dezember..............................298

Auf dem Prüfstand ............................300

INHALT

Impressum „Der Fels“ Oktober 2025 Seite 303
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: 22. Oktober: 
Der Festtag des hl. Johannes Paul II.

By Quirinale.it, commons.wikimedia

Foto- und Quellennachweise: Seite 303

Liebe Leser,
Papst Leo XIV. ist noch nicht lan-
ge im Amt. Man verlangt: „Papst 
Leo wird sich bald erklären müs-
sen“ (Augsburger Allgemeine 
Zeitung, 17.8.25). Aber „der neue 
Papst lässt es ruhig angehen“ 
(Augsburger Allgemeine Zeitung, 
14.8.25). Das „Regierungspro-
gramm“, das von ihm erwartet 
wird, um ihn schubladisieren zu 
können, wird er nicht bringen.

Papst Leo XIV. verkündet viel-
mehr die Botschaft Jesu Christi, 
das Evangelium, das „Geheimnis 
des Glaubens“. Damit können 
jene, die sich weltkonform aus-
richten wollen, wenig anfangen.

Papst Leo spricht durchaus Pro-
bleme der Menschen an. Der 
neue Papst geht den „Lösungen“ 
in dieser hoffnungsarmen Welt 
nicht aus dem Weg, z.B. in sei-
ner Predigt zur „engen Tür“ im 
Lukasevangelium vom Sonntag, 
dem 24. August 25. Seine Aussa-
gen richten sich nicht gegen die 
„Hoffnung auf das Heil, sondern 
gegen eine falsche Sicherheit, d.h. 
gegen die Haltung derer, die mei-
nen, dass bei ihnen schon alles in 
Ordnung sei“. Papst Leo macht 
„klar, dass religiöse Praxis ohne 
innere Umkehr“, ohne dass das 
Herz verwandelt wird, nicht aus-
reicht. „Der Herr will keinen vom 
Leben getrennten Kult“. „Unser 
Glaube ist echt, wenn er unser 
ganzes Leben umfasst“. Der Herr 
hat uns so sehr geliebt, so Papst 
Leo, dass er durch die enge Tür 
des Kreuzes gegangen ist. Papst 
Leo hat an unsere Schwachheit 
gedacht und uns geraten, dass 
wir uns der Jungfrau Maria öff-
nen (Armin Schwibach, kath.net). 
Der neue Papst hat den über 
eine Mio. Jugendlicher, die zur 

Eucharistischen Anbetung nach 
Rom kamen, gesagt: Wegen der 
„heißen Kriege in der Ukraine 
und im GazaStreifen“ sollten sie 
„in Gemeinschaft mit Christus, 
den jungen Menschen, die unter 
schlimmsten Übeln leiden, nahe 
sein“. Die Sehnsucht aus eurem 
Leben, etwas Großes zu machen,  
sollte nicht absterben. „Der Welt 
Jesus Christus zu bringen“ war 
nach Guido Horst (Die Tages-
post) die Kernbotschaft der ersten 
hundert Tage.

Die selbsternannten Interpre-
ten der Botschaft von Papst Leo 
XIV. sind sprachlos. Sie stehen 
vor einer „Black Box“, weil sie 
nicht wissen, wie sie seine Worte 
ihren Zielen anpassen können. 
Seine „Christozentrik“ (Kardinal 
Koch) in der Verkündigung ver-
wirrt sie – und auch viele Bischö-
fe, die dem „Synodalen Weg“ in 
Deutschland zugestimmt haben, 
und nun vor einem Scherbenhau-
fen stehen. 

Um die Verwirrungen in der ka-
tholischen Kirche in Deutschland 
wird sich Papst Leo XIV. auch an-
nehmen, weil er die Menschen zu 
Christus führen will. Ob sie bereit 
dazu sind, werden wir erfahren. 

Mit den besten Grüßen 
aus Kaufering

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 10/2025� 275

Liebe junge Menschen,

nach der gemeinsamen Gebetsvigil gestern Abend 
kommen wir heute zusammen, um die Eucharistie zu 
feiern, das Sakrament der Ganzhingabe, die der Herr für 
uns vollbracht hat. Wir können uns dabei vorstellen, den 
Weg nachzugehen, den die Jünger von Emmaus am Os-
tersonntagabend zurückgelegt haben (vgl. Lk 24,13-35): 
Zunächst entfernten sie sich verängstigt und enttäuscht 
von Jerusalem; sie gingen weg in der Überzeugung, dass 
es nach dem Tod Jesu nichts mehr zu erwarten, nichts 
mehr zu hoffen gab. Doch stattdessen begegneten sie ihm 
selbst, nahmen ihn als Wegbegleiter auf, hörten ihm zu, 
während er ihnen die Schrift erklärte, und erkannten ihn 
schließlich beim Brechen des Brotes. Da gingen ihnen 
die Augen auf, und die frohe Botschaft von Ostern fand 
Eingang in ihre Herzen.

Die heutige Liturgie spricht nicht direkt über diese Be-
gebenheit, sie hilft uns aber, über das nachzudenken, was 
darin erzählt wird: die Begegnung mit dem auferstande-
nen Christus, die unser Leben verändert, die unsere Emp-
findungen, Sehnsüchte und Gedanken erhellt.

Die erste Lesung aus dem Buch Kohelet lädt uns ein, 
uns wie die beiden Jünger, von denen wir gespro-
chen haben, mit der Erfahrung unserer Begrenzt-
heit, der Endlichkeit der vergänglichen Dinge 
auseinanderzusetzen (vgl. Koh 1,2; 2,21-23); 
und der Antwortpsalm, der dies aufgreift, 
zeigt uns das Bild vom „Gras, das am Mor-
gen wächst: Am Morgen blüht es auf und 
wächst empor, am Abend wird es welk 
und verdorrt“ (Ps 90,5-6). Das sind zwei 
starke, vielleicht etwas schockierende 
Bilder, die uns jedoch nicht abschrecken 
dürfen, so als ob es sich um Tabuthemen 
handeln würde, die zu meiden sind. Die 
Zerbrechlichkeit, von der sie sprechen, ist 
nämlich Teil des Wunders, das wir sind. 
Denken wir an das Sinnbild des Grases: Ist 
eine blühende Wiese nicht wunderschön? 
Sicher, sie ist empfindlich, besteht aus dün-
nen, verletzlichen Halmen, die austrocknen, 
gebogen und gebrochen werden können, aber 
sogleich durch andere ersetzt werden, die nach 
ihnen sprießen und für die die ersten großzügig zur 
Nahrung und zum Dünger werden, indem sie sich am 
Boden zersetzen. Auf diese Weise lebt das Feld, indem es 
sich beständig erneuert, und selbst in den eisigen Winter-

monaten, wenn alles still zu stehen scheint, pulsiert seine 
Energie unter der Erde und bereitet sich darauf vor, im 
Frühling in tausend Farben auszubrechen.

Liebe Freunde, auch wir sind so gemacht: dafür sind 
wir geschaffen. Nicht für ein Leben, in dem alles selbst-
verständlich und unveränderlich ist, sondern für ein Da-
sein, das sich ständig in der Gabe, in der Liebe erneuert. 
Und so streben wir beständig nach einem „Mehr“, das 
uns keine geschaffene Wirklichkeit geben kann; wir ver-
spüren einen so großen und brennenden Durst, dass kein 
Getränk dieser Welt ihn stillen kann. Täuschen wir ange-
sichts dessen unser Herz nicht, indem wir versuchen, den 
Durst mit nutzlosen Ersatzmitteln zu stillen! Achten wir 
lieber auf ihn! Machen wir ihn zu einem Schemel, auf den 
wir steigen, um wie Kinder auf Zehenspitzen durch das 
Fenster der Gottesbegegnung zu sehen. Wir werden ihm 
gegenüberstehen, der auf uns wartet, ja, der sogar behut-
sam an das Fenster unserer Seele klopft (vgl. Offb 3,20). 
Und es ist auch mit zwanzig Jahren schön, ihm das Herz 

Papst Leo XIV:

„Strebt nach GroSSem, 
nach Heiligkeit“



276� DER FELS 10/2025

weit zu öffnen, ihn eintreten zu lassen, um uns dann mit 
ihm zusammen in die ewigen Weiten des Unendlichen 
hinauszuwagen.

(Spanisch) Brüder und Schwestern, das sind wunder-
schöne Worte, die an das erinnern, was Papst Franziskus 
in Lissabon während des Weltjugendtags zu anderen jun-
gen Menschen wie euch gesagt hat: „Jeder ist aufgeru-
fen, sich den großen Fragen zu stellen, auf die es keine 
[…] simple oder unmittelbare Antwort [gibt], sondern die 
dazu einladen, sich auf eine Reise zu begeben, über sich 
selbst hinauszugehen, weiter zu gehen […], abzuheben, 
was Voraussetzung für das Fliegen ist. Seien wir also 
nicht beunruhigt, wenn wir uns innerlich durstig, unru-

In den vergangenen Tagen habt ihr viele schöne Er-
fahrungen gemacht. Ihr habt Gleichaltrige aus verschie-
denen Teilen der Welt und unterschiedlichen Kulturen 
getroffen. Ihr habt Wissen ausgetauscht, Erwartungen 
geteilt, seid mit der Stadt durch Kunst, Musik, Informatik 
und Sport in einen Austausch getreten. Im Circus Maxi-
mus habt ihr dann durch das Sakrament der Versöhnung 
Gottes Vergebung empfangen und habt ihn um seine Hil-
fe für ein gutes Leben gebeten.

In all dem könnt ihr eine wichtige Antwort finden: Die 
Fülle unseres Daseins hängt weder davon ab, was wir 
ansammeln, noch davon, wie wir im Evangelium gehört 
haben, was wir besitzen (vgl. Lk 12,13-21). Sie hängt 
vielmehr davon ab, was wir mit Freude annehmen und 
teilen können (vgl. Mt 10,8-10; Joh 6,1-13). Kaufen, an-
häufen, konsumieren reicht nicht aus. Wir müssen unsere 
Augen erheben, nach oben schauen, auf „das, was oben 

ist“ (Kol 3,2), um zu erkennen, dass alles in der Welt 
nur insofern Sinn hat, als es dazu dient, uns mit 

Gott und unseren Brüdern und Schwestern in 
Liebe zu vereinen und in uns eine Gesinnung 

voll an „Erbarmen, Güte, Demut, Milde, Ge-
duld“ (Kol 3,12), Vergebung (vgl. ebd., V. 
13) und Frieden (vgl. Joh 14,27) wachsen 
lassen, wie die von Christus (vgl. Phil 2,5). 
Und vor diesem Hintergrund werden wir 
immer besser verstehen, was es bedeutet, 
dass „die Hoffnung […] nicht zugrun-
de gehen [lässt]; denn die Liebe Gottes 
ist ausgegossen in unsere Herzen durch 
den Heiligen Geist, der uns gegeben ist“ 
(Röm 5,5).

Liebe junge Menschen, unsere Hoffnung 
ist Jesus. Er ist es, wie der heilige Johannes 

Paul II. sagte, „der in euch etwas entfacht: die 
Sehnsucht, aus eurem Leben etwas Großes zu 

machen; […] euch selbst und die Gesellschaft 
besser zu machen, damit sie menschlicher und ge-

schwisterlicher werde“ (15. Weltjugendtag, Gebets-
vigil, 19. August 2000). Bleiben wir mit ihm vereint, 

bleiben wir immer in seiner Freundschaft, indem wir 
sie durch Gebet, eucharistische Anbetung, Kommunion, 
häufige Beichte und großherzige Nächstenliebe pflegen, 
wie es uns die seligen Piergiorgio Frassati und Carlo 
Acutis gelehrt haben, die bald heiliggesprochen werden. 
Strebt nach Großem, nach Heiligkeit, wo immer ihr auch 
seid. Gebt euch nicht mit weniger zufrieden. Dann wer-
det ihr jeden Tag in euch und um euch herum das Licht 
des Evangeliums wachsen sehen.

Ich vertraue euch Maria an, der Jungfrau der Hoff-
nung. Möget ihr mit ihrer Hilfe in den nächsten Tagen, 
wenn ihr in eure Länder in allen Teilen der Welt zurück-
kehrt, weiterhin mit Freude auf den Spuren des Erlösers 
wandeln und alle, denen ihr begegnet, mit eurer Begeis-
terung und dem Zeugnis eures Glaubens anstecken! Ich 
wünsche euch einen guten Weg!

Abschlussmesse der Heilig-Jahr-Feier 
der Jugendlichen am 

3. August 2025. Vatican-News

Ikone der Gottesmutter –  Salus populi Romani, 
„Heil des römischen Volkes“
Cappella Paolina der Basilika Santa Maria Maggiore 
in Rom

hig, unerfüllt, voller Sehnsucht nach Sinn und Zukunft 
fühlen […]. Wir sind nicht etwa krank, wir sind leben-
dig!“ (Ansprache beim Treffen mit jungen Universitäts-
studenten, 3. August 2023).

(Englisch) Es gibt in unserem Herzen eine wichtige 
Frage, ein Bedürfnis nach Wahrheit, das wir nicht igno-
rieren können und das uns dazu bringt, uns zu fragen: 
Was ist wirklich Glück? Was ist der echte Geschmack des 
Lebens? Was befreit uns aus den Sümpfen der Sinnlosig-
keit, der Langeweile, der Mittelmäßigkeit?



DER FELS 10/2025� 277

Zu den letzten Vermächtnissen 
von Papst Franziskus gehört 

gewiss, dass er für dieses Heilige 
Jahr uns alle eingeladen hat „Pilger 
der Hoffnung“ zu werden. Dies bie-
tet den willkommenen Anlass, diese 
göttliche Tugend zu thematisieren.

Aber wie? Ein Millionär braucht 
über das Geld nicht zu reden, denn 
er hat Geld. Wer über Geld redet, hat 
meist einen Mangel darin, vielleicht 
nicht akut, aber im Blick auf seine 
Wünsche. Wer freie Atemwege hat, 
redet natürlich nicht über das At-
men, denn er atmet ohne sich dessen 
bewusst zu sein. Wer jedoch veran-
lasst ist, über das Atmen zu reden, 
der spricht über irgendeine Atemnot. 
Ähnlich ist es mit der Hoffnung: Wer 
hofft, wird kaum über Hoffnung re-
den – wenigstens nicht im Blick auf 
sich selbst, höchstens im Blick auf 
andere, die er zu mehr Hoffnung ani-
mieren will. Wer viele Worte über 
Hoffnung macht, signalisiert unwei-
gerlich einen Mangel oder eine Stö-
rung. Mangel an Hoffnung – das ist 
Verzweiflung oder Vermessenheit. 
Doch wer im vermessenen Sinne 
optimistisch ist, wird kaum noch 
Hoffnung thematisieren. Wenn wir 
also über Hoffnung Rededrang ver-
spüren, bleibt als zugrundeliegendes 
Symptom Verzweiflung übrig. Das 
ist übrigens auch dann noch der Fall, 
wenn mit begeisterter Emphase zur 
Hoffnung aufgerufen wird: Diese 
Begeisterung ist nicht selten eine un-
terbewusste Übertünchung der Ver-
zweiflung.

Interessant ist hier auch ein Blick 
in die Einheitsübersetzung von 2016. 
Im krassen Unterschied zu „glau-
ben“ und „lieben“ kommt das Wort 
„hoffen“ in den Evangelien nie vor 
(die Wortform „hofft“ begegnet ein-
mal beiläufig, „Hoffnung“ einmal 
als Jesajazitat); in den neutestament-

lichen Briefen insgesamt kommt 
„hoffen“ nur viermal („hofft“ ein-
mal) vor; dann freilich begegnet das 
Hauptwort „Hoffnung“ etwa 45mal, 
was natürlich für die theologische 
Bedeutung christlicher Hoffnung an-
gemessen ist. 

Wir reden jetzt über Hoffnung. 
Sind wir also irgendwie verzweifelt? 
Das ist in der Tat das Problem des 
Christentums wenigstens in unseren 
Breiten: Es gibt gewiss noch stillen 
Glauben, manchmal auch noch das 
Aufblitzen von Enthusiasmus, ge-
wiss auch Zeichen von tätiger Liebe 
und Solidarität. Aber das alles bleibt 
weitgehend im Einzelnen stecken, es 
führt irgendwie zu keiner Gesamt-
kraft, die uns allen miteinander Per-
spektive eröffnet. Und das lässt uns 
mitten im gutgemeinten Reden über 
Hoffnung still verzweifeln – ich sage: 
still, denn gottlob versinken wir nicht 
offenkundig im Jammern.

Nun stehen wir aber vor einem 
Teufelskreis: Aus der unterschwelli-
gen Verzweiflung wollen wir heraus 
– und deshalb reden wir jetzt über 
deren Gegenteil, die Hoffnung, doch 
indem wir darüber überhaupt reden, 
signalisieren wir den Mangel an 
Hoffnung, also genau das, wovon wir 
wegwollen! Es ist also nicht leicht, 
über Hoffnung konstruktiv zu reden.

Kommen wir aber nochmals zu 
unseren Vergleichspunkten am An-
fang zurück, dem Geld und dem 
Atmen. Wer in irgendeiner Geldnot 
ist muss ja nicht unbedingt über das 
Geld als solches reden; er kann ja 
stattdessen auch über kluge Verwal-
tung sprechen. Und wer in Atemnot 
ist, kann ebenfalls, anstatt die Luft 
zu thematisieren, so über seine po-
sitiven körperlichen Möglichkeiten 
sprechen, dass ihm das Atmen leich-
ter fällt. Das muss uns jetzt im Blick 
auf die Hoffnung gelingen – und 

 P. Johannes Nebel FSO:

Die neu zu entdeckende Vitalität

Edward Burne-Jones „Hope“ (1896): 
Gefesselt und doch zum Himmel 
strebend – wahre Hoffnung hält fest 
an der Wahrheit, auch wenn die Welt 
Fesseln anlegt



278� DER FELS 10/2025

vielleicht bricht dann etwas auf, das 
uns sein lässt wie ein Millionär in 
Geldsachen.

Was ist Hoffnung eigentlich?

1. Menschliche 
Hoffnung

� 	Was Hoffnung nicht ist
Wenn ich sage: „Ich hoffe, dass 

morgen das Wetter schön wird“, und 
zwar aus bloßem Vergnügen an schö-
nem Wetter, also wenn davon nicht 
etwas anderes Tiefgehendes abhängt, 
dann ist das eigentlich eine falsche 
Verwendung des Wortes „hoffen“. 
Es ist nur ein subjektiver Wunsch. 

sche Kraft, die über den subjektiven 
Wunsch hinausginge. Hoffnung aber 
ist etwas, woran wir wirklich unser 
Herz hängen können müssen.

� 	Was ist dann Hoffnung?
Hoffnung aber ist seelische Kraft, 

die tatsächlich weiterführt. Es muss 
mehr sein als bloße subjektive Sehn-
sucht. Wenn wir ernsthaft hoffen, 
dann leben wir seelisch auf etwas 
hin, was jetzt noch nicht der Fall ist. 
Aber wenn das, was jetzt der Fall 
ist, absolut zwingend zu dem führen 
muss, was ich erwarte, dann muss 
ich auch nicht mehr daraufhin leben, 
weil ich ja schon weiß, dass eintrifft, 
was ich wünsche. Ein banales Bei-
spiel: Manche Leute mit kalten Hän-
den freuen sich, nach dem Essen 

und weit von zu Hause weggezogen 
ist, verspricht seinen betagten El-
tern, sie in zwei Wochen wieder zu 
besuchen. Darauf können die Eltern 
seelisch hinleben: Denn – so neh-
men wir an – sie wissen von ihrem 
Kind, dass es normalerweise seinen 
Versprechen treu bleibt. Aber ein 
Unsicherheitsfaktor verbleibt: Denn 
niemand weiß, was in den verblei-
benden zwei Wochen möglicherwei-
se dazwischenkommen könnte. Der 
Besuch ist also nicht absolut sicher, 
sondern – aber immerhin – relativ 
sicher.

Genau darum geht es bei der 
Hoffnung: Sie ist ein seelisches Hin-
leben, ein seelisches Sich-Ausspan-
nen auf etwas, was jetzt noch nicht 
der Fall ist, was aber bereits jetzt 
relativ sicher, und zwar nur relativ 
sicher ist. Das Hoffen ist immer eine 
spannende Angelegenheit. Und ge-
nau darin liegt die seelische Kraft, 
die es erfordert – und die es zugleich 
freisetzt.

2. Christliche 
Hoffnung

In dem Beispiel von den Eltern 
und ihrem erwachsenen Kind haben 
wir von einer alltäglichen und irdi-
schen Hoffnung gesprochen, aber 
einer echten Hoffnung. Die christ-
liche Hoffnung hat im Kern keinen 
irdischen Zielpunkt mehr, sondern 
das ewige Leben bei Gott. Um die 
christliche Hoffnung geht es uns heu-
te. Aber genau hier werden nun viele 
Fragen aufgerissen.

 

Denn ich kann meine Seele nicht in 
freudige Spannung auf schönes Wet-
ter bringen. Entweder nämlich weiß 
ich aus dem Wetterbericht, dass aller 
Voraussicht nach das Wetter morgen 
passabel sein wird; nur der verblei-
bende Unsicherheitsfaktor lässt mir 
noch Raum, darüber hinaus gutes 
Wetter zu ersehnen. Oder der Wet-
terbericht ist selbst so unsicher, dass 
keine klare Prognose möglich ist, 
dann ersehne ich eben stark das Best-
mögliche. Aber mein Herz kann ich 
an diesen subjektiven Wunsch nicht 
hängen. Die Sehnsucht nach schö-
nem Wetter (sofern nichts Tieferes 
damit verbunden ist) hat keine seeli-

Geschirr zu spülen, weil das war-
me Spülwasser eine Wohltat für die 
Hände ist. Doch bevor sie mit dem 
Spülen begonnen haben, können sie 
diese Wohltat nicht eigens erhoffen, 
denn es ist praktisch sicher, dass 
dieser Effekt eintritt. 

Um wirklich hoffen zu können, 
muss also ein Unsicherheitsfaktor 
verbleiben – aber nicht so wie bei 
einem unklaren Wetterbericht. Es 
muss nämlich so viel Sicherheit da 
sein, dass ich etwas nicht nur erseh-
ne, sondern auf etwas wirklich see-
lisch hinleben kann. Auch hierfür sei 
mir ein konkretes Beispiel erlaubt. 
Ein Kind, das erwachsen geworden 

Die irdische Hoffnung – die betagten Eltern 
warten auf den Besuch ihres Kindes



DER FELS 10/2025 � 279

� 	Kriterien aus 
		 menschlicher Hoffnung

Wenn Hoffnung, allein schon 
menschlich, eine seelisch spannen-
de und darin beglückende und kraft-
spendende Angelegenheit ist: Ist 
dann der Ausblick auf das ewige Le-
ben nach dem Tod zugkräftig genug, 
um diese seelische Spannung in uns 
hier und heute hervorzurufen? Ist die 
Vorstellung von dem, was ewiges Le-
ben ist, genauso griffig wie der Aus-
blick alter Eheleute, in zwei Wochen 
ihr Kind einmal wieder in den Armen 
haben zu können?

Und dann ist da die Frage nach der 
relativen Sicherheit: Empfinden wir 
als Christen das ewige Leben und die 
Auferstehung von den Toten, als so 
sicher, dass der Ausblick darauf in 
uns den Effekt eines seelischen Da-
rauf-Hinlebens hervorruft und den-
noch zugleich als so relativ in dieser 
Sicherheit, dass dieses Darauf-Hinle-
ben noch nötig bleibt? 

� 	Was christliche Hoffnung nicht ist
Hier müssen wir gleich genau 

sein. Denn unter mancherlei leiden 
wir hier auf der Erde. Weil aber je-
der Mensch, ob er will oder nicht, 
auf das Glück und auf das Gute hin 
geschaffen ist, produziert man in 
sich, wenn die christliche Botschaft 
vom Leben nach dem Tod irgendwie 
noch im Dunstkreis des eigenen Ho-
rizonts ist, rein natürlicherweise ein 
Gegenbild zu dem, was man in die-
sem Leben zu ertragen hat und pro-
jiziert dies auf das, was die Kirche 
für nach dem Tod verkündet. Also 
ein Leben in Frieden, ein Leben ohne 

körperliche und ohne seelische Lei-
den, ein Leben ohne Gefahren, ohne 
Anfechtungen, ohne offene Fragen, 
ohne Beziehungsprobleme und so 
fort. Und das passt alles irgendwie zu 
dem, was der christliche Glaube für 
das Leben nach dem Tod in Aussicht 
stellt. Und weil damit die Projektion 
des Guten in mir angesichts des Bö-
sen harmonisiert werden kann, führt 
das dann dazu, dass ich sozusagen, 
beleuchtet vom christlichen Glauben, 
mit meiner Projektion lebe, auch im 
Blick auf das Ende meines irdischen 
Lebenslaufes. Das hat positive Wir-
kung: Es bringt mich immerhin in 
seelischen Ausgleich und so kann ich 
dann sagen, dass ich mit dem Leid-
vollen in meinem Leben aus dem 
Glauben besser umgehen kann als 
ohne den Glauben; so gesehen ist der 
Glaube also Lebenshilfe.

Nur: Das alles ist noch keine 
Hoffnung. Aber wir geben das, was 
ich eben beschrieben habe, bereits 
als christliche Hoffnung aus – und 
genau diese Verwechslung ist fatal. 
Die vom Glauben abgestützte bloße 
Kompensation des Schlechten durch 
eine Projektion des Besseren bewirkt 
immer nur seelischen Ausgleich im 
Umgang mit dem jetzigen Leben, 
nicht aber ein spannkräftiges Hinle-
ben auf das, was Gott uns nach dem 
Tod bereitet hat. Weil die bloße Aus-
geglichenheit schon als Haltung der 
Hoffnung empfunden wird, fristet 
die christliche Hoffnung insgesamt 
ein Schattendasein. Und so kommt 
es, dass immer wieder aufgerufen 
wird zur Hoffnung – aber das ist, wie 

eingangs aufgezeigt, ein Symptom 
für den Mangel an Hoffnung.

� 	Was ist dann christliche 
		H offnung wirklich?

Wir müssen daher diese Ver-
wechslung entlarven und vermei-
den. Was wahre Hoffnung überhaupt 
ist, dürfen wir neu erkennen. Echte 
christliche Hoffnung – das ist eine 
solche Gewissheit über das Leben 
nach dem Tod, dass meine Seele in 
die Spannung einer freudigen Erwar-
tung gerät. Diese Spannung, wenn 
sie nur einmal da ist, setzt für unser 
irdisches Leben seelische Kräfte frei 
– darauf werden wir noch eingehen. 

Worum es hier geht ist natürlich 
nicht die Vorstellung einer absolu-
ten Heilsgewissheit, die das letzte 
Gericht und auch die letzte Läute-
rung ausblenden würde. Es gibt frei-
lich eine ewige Scheidung. Aber die 
christliche Hoffnung ist die Kraft, 
mit der wir schon jetzt seelisch hinle-
ben können auf das ewige Glück vor 
Gottes Angesicht – und je mehr das 
der Fall ist, umso motivierter sind wir 
auch, unser jetziges Leben moralisch 
und geistlich darauf auszurichten.

� 	Gnadenhafte Grundlage
Was uns hierbei zugutekommt, ist 

die Gnade unserer Taufe, in der näm-
lich die Hoffnung als Gnadengabe, 
als sogenannte göttliche Tugend, in 
unserer Seele grundgelegt ist. Wie 
Papst Benedikt XVI. in seiner En-
zyklika „Spe salvi“ betont, müssen 
wir eine wichtige Stelle des Hebrä-
er-Briefes neu verstehen lernen; der 
Papst lehrt uns: 

Zwischen Gericht, Erlösung und himmlischer  Vollendung offenbart sich die Wahrheit Gottes – 
und in ihr ruht die unerschütterliche Hoffnung der Glaubenden. Das Jüngste Gericht ist ein Triptychon des 

Künstlers John Martin: „Die Ebenen des Himmels“, „Das Jüngste Gericht“ und „Der große Tag seines Zorns“



280� DER FELS 10/2025

„Im 11. Kapitel des Hebräer-Brie-
fes (Vers 1) findet sich eine Art Defi-
nition des Glaubens, die ihn eng mit 
der Hoffnung verwebt. Um das zen-
trale Wort dieses Satzes ist seit der 
Reformation ein Streit der Ausleger 
entstanden, in dem sich in jüngster 
Zeit wieder der Ausweg auf ein ge-
meinsames Verstehen hin zu öffnen 
scheint. Ich lasse dieses Zentralwort 
zunächst unübersetzt. Dann lautet 
der Satz: »Glaube ist Hypostase des-
sen, was man hofft; der Beweis von 
Dingen, die man nicht sieht.« Für die 
Väter und für die Theologen des Mit-
telalters war klar, dass das griechi-
sche Wort hypostasis im Lateinischen 
mit substantia zu übersetzen war. … 
Der Glaube ist die »Substanz« der 
Dinge, die man erhofft; Beweis für 
nicht Sichtbares. Thomas von Aquin 
erklärt das … so: Der Glaube ist … 
eine dauernde Verfasstheit des Geis-
tes, durch die das ewige Leben in uns 
beginnt und die den Verstand dahin 
bringt, solchem beizustimmen, was 
er nicht sieht. In uns [ist also] durch 
den Glauben anfanghaft, im Keim 
könnten wir sagen – also der »Sub-
stanz« nach –, das schon da …, wor-
auf wir hoffen: das ganze, das wirk-
liche Leben. Und eben darum, weil 
die Sache selbst schon da ist, schafft 
diese Gegenwart des Kommenden 

auch Gewissheit: Dies Kommende 
ist noch nicht in der äußeren Welt 
zu sehen (es »erscheint« nicht), aber 
dadurch, dass wir es in uns als begin-
nende und dynamische Wirklichkeit 
tragen, entsteht schon jetzt Einsicht. 
… Der Glaube … zieht Zukunft in 
Gegenwart herein, so dass sie nicht 
mehr das reine Noch – nicht ist. Dass 
es diese Zukunft gibt, ändert die Ge-
genwart …“ – soweit die Enzyklika 
in ihrem siebten Kapitel. Glaube, 
Hoffnung und Liebe sind also von 
Gott gegebene Grundlegungen in 
uns, »Substanz« des ewigen Lebens. 
Aber die Grundlegung muss zur Ak-
tivierung werden: Das kann uns die 
Taufgnade nicht abnehmen. Es muss 
zu einem wirklichen seelischen Hin-
leben auf das kommen, was wir im 
Glauben ergreifen.

3. Hoffnung als
Herausforderung

Der Vorwurf der Marxisten, die 
christliche Religion sei Opium, weil 
sie die Leute auf das Jenseits ver-

tröste, ist bereits weit über 100 
Jahre alt. Wenn also schon 
damals Christsein so 

wahrgenommen wurde, 
hält Karl Marx uns ei-

nen Spiegel vor: Wenn von christli-
cher Hoffnung nur noch Vertröstung 
übriggeblieben ist, ist ihre Kraft 
bereits verschwunden. Wer seelisch 
auf etwas hinlebt, hat dadurch in 
seinem Gemüt eine Frische. Wenn 
Friedrich Nietzsche Ende des 19. 
Jahrhunderts diagnostizierte, die 
Christen müssten erlöster aussehen, 
zeigt dies an, dass offenbar schon 
damals diese Gemütsfrische nicht 
mehr recht wahrnehmbar gewesen 
ist.

Das Problem mit der Hoffnung ist 
also älter, und deshalb tiefgreifender. 
Wie kann denn das Leben nach dem 
Tod, von dem ich jetzt ja noch kei-
ne konkrete Vorstellung habe, in mir 
eine spannkräftige Erwartung, eine 
Frische im Gemüt hervorrufen und 
von daher Kraft zu Liebe und Ein-
satz freisetzen? Aber nicht nur in mir 
allein, sondern ja auch in allen ande-
ren Christen, also eine gemeinsame, 
eine uns untereinander verbindende, 
eine ansteckende Kraft, die Fernste-
hende und Nichtchristen wenigstens 
nachdenklich, wenn nicht neugierig 
macht? Da ist also irgendetwas weg-
gebrochen. 

�	 Der historische Mangel
Es gibt religionssoziologische Un-

tersuchungen über die historischen 
Wurzeln der Säkularisierung und 
Entsakralisierung, die bereits vor un-
vorstellbar langer Zeit die Ursachen 
für diesen Mangel verorten, nämlich 
am Ende des ersten Jahrtausends, 
also im frühen Mittelalter. 

In der Spätantike entstand näm-
lich noch einmal eine ganz in-
tensive Erwartung der baldigen 
Wiederkunft Christi und des En-
des der Welt und als sich immer 
mehr zeigte, dass diese Erwar-
tung sich nicht erfüllte, brach 
die gesamte Geisteshaltung in 
sich zusammen und damit lei-
der auch die Kraft zur Hoff-
nung. Das führte zu Schüben 
moralischer Verweltlichung, 
auch innerhalb der Klöster.

Große Umkehrbewegun-
gen des Mittelalters haben 
hier immer wieder wirksame 
Gegenakzente gesetzt, aber 

nur auf geistlich-morali-
scher Ebene, so etwa die 
Reformbewegung von 



DER FELS 10/2025 � 281

Cluny ab dem 10. Jahrhundert, die 
Gregorianische Reform ab dem 11. 
Jahrhundert, die franziskanische Ar-
mutsbewegung ab dem 13. Jahrhun-
dert. 

Doch die Hoffnung, das Schräub-
chen im Getriebe des Christlichen, 
das bereits Jahrhunderte zuvor 
weggebrochen war, wurde in der 
ursprünglichen Kraft nicht wieder-
gefunden. Und so blieb es, über die 
Abendländische Glaubensspaltung 
des 16. Jahrhunderts hinweg, über 
die Konfessionskriege und das Auf-
klärungszeitalter und die nachfolgen-
den Revolutionen hinaus, bis dann im 
19. Jahrhundert die vorhin genannten 
Vorwürfe von Marx und Nietzsche 
laut wurden, die uns bis zum heuti-
gen Tag tief in den Knochen sitzen 
und unser Christsein eingeschüchtert 
haben.

Neugier auf Hoffnung
Es ist also etwas Grundlegendes 

weggebrochen, schon sehr lange. 
Wenn wir über Hoffnung sprechen 
und die Geschichte des Christen-
tums in den Blick nehmen, ist man 
fast schon zu dem veranlasst, was wir 
heute als »Enthüllungsjournalismus« 
bezeichnen. Aber immerhin: Diese 
Art der Aufdeckung füllt in vielerlei 
Themenbereichen die Kassen und 
wenn sie solide belegt ist und sich 
nicht in finster-nebulösen Verschwö-
rungstheorien vergräbt, kann sie 
durchaus verdienstvoll sein. Enthül-
lung uralter Ursachen ist jedenfalls 
zugkräftig: Sie macht uns neugierig, 
was es denn nun genauer ist, was da 
bereits vor über tausend Jahren weg-
gebrochen ist.

Ja, Neugier auf die Hoffnung – das 
ist schon besser als jene leidenschaft-
liche Proklamation der Hoffnung, 
die in Wirklichkeit nur Verzweiflung 
maskiert! Seien wir also neugierig, 
etwas zu entdecken, was wir nicht 
mehr richtig kennen – wie ein Pati-
ent, dem ein in Naturkunde erfahre-
ner Arzt geheime Wechselwirkungen 
im menschlichen Körper enthüllt und 
dabei eine längst aufgegebene Aus-
sicht auf Heilung eröffnet! 

Dazu jetzt noch einmal: christli-
che Hoffnung – das ist, wie wir sag-
ten, ein seelisches Hinleben auf die 
Ewigkeit, das unser ganzes Gemüt 
in lebensfördernde Spannung bringt. 

Für manche irdische Hoffnung – wie 
im Beispiel der betagten Eltern in 
Erwartung des Besuches ihres Kin-
des – kennen wir sozusagen noch die 
Seelenkraft, die hier betätigt wird. 
Für die christliche Hoffnung dagegen 
kennen wir diese Seelenkraft kaum 
mehr – ähnlich wie uns etwa das an-
tike Wissen um Akustik im Laufe der 
Jahrhunderte verlorengegangen ist 

des Christseins bewusstseinsbildend 
wiederentdeckt würde.

Offenbar gelingt die Wiederentde-
ckung der Hoffnung nicht im theoreti-
schen Blick auf die biblischen Schrif-
ten. Dann muss eben der Praktiker 
her; es heißt ja im Evangelium: „Wer 
die Wahrheit tut, kommt zum Licht“ 
(Joh 3,21). Was sollen wir also tun? 

und heute durch moderne Mikrofo-
nanlagen nur mühsam kompensiert 
wird, oder wie die meisten Leute 
ihre Ohren ohne Zuhilfenahme ihrer 
Hände nicht bewegen können, weil 
die entsprechenden Gesichtsmuskeln 
ihrem Bewusstsein nicht zugänglich 
sind. 

Wir müssen also auf Entdeckungs-
reise gehen, diese verborgene See-
lenkraft wieder zu finden, fast so 
wie Esoteriker nach dem unterge-
gangenen Atlantis suchen. Aber auf 
unserer neugierigen Suche nach der 
Hoffnung müssen wir deshalb nicht 
zu halben Esoterikern werden. Die 
biblische Offenbarung genügt uns 
als Grundlage. Mit Wissenschaft 
über das Neue Testament wurden 
in den vergangenen Jahrzehnten 
freilich ganze Bibliotheken gefüllt, 
ohne dass erkennbar würde, dass 
die Hoffnung als gemeinsame Kraft 

4. Österliche 
Hoffnungsgewissheit

Wer hofft, muss auf eine Gewiss-
heit zugreifen können. Ist denn das 
ewige Leben gewiss – und zwar ge-
wisser als eine bloße Projektion des 
Negativen? Der heilige Apostel Pau-
lus spricht ja vom ewigen Leben als 
dem, „was kein Auge gesehen und 
kein Ohr gehört hat, was in keines 
Menschen Herz gedrungen ist“ (1 
Kor 2,9). Wie kann das in uns zur 
Gewissheit werden? 

� 	Wiederentdeckung der 
		 Gewissheit

Da entdecken wir aber in der 
Apostelgeschichte etwas Merkwür-
diges: Paulus, ein Orientale, kommt 
in Athen in eine für ihn absolut neue 
und fremde Kulturwelt, stellt sich 
mitten auf den Areopag, also jenen 
Platz, wo alles Mögliche und Un-

Paulus auf dem Areopag – mutig verkündet er die Wahrheit vor allen 
und in seinen Worten wächst die Hoffnung, die Herzen verwandelt



282� DER FELS 10/2025

mögliche an Meinungen kursierte, 
ist also umgeben von Ungläubigen 
und Neugierigen, und bringt es dort 
fertig, über einen den Athenern ab-
solut unbekannten Mann etwas ab-
solut Unerhörtes auszusagen; hören 
wir seine Worte: Gott „hat einen Tag 
festgesetzt, an dem er den Erdkreis in 
Gerechtigkeit richten wird, durch ei-
nen Mann, den er dazu bestimmt und 
vor allen Menschen dadurch ausge-
wiesen hat, dass er ihn von den Toten 
auferweckte“ (Apg 17,31). 

Wie gehen wir heute mit der Aufer-
stehung Jesu von Nazareth eigentlich 
um? Hand aufs Herz: Die Osterwahr-
heit ist in unserer pluralistischen Zivi-
lisation etwas radikal Innerchristliches. 
Als intern-christliche Überzeugung 
steht die Osterwahrheit in unserer See-
le; sie wird ausgedrückt in den christ-
lichen Gottesdiensten, im Glaubens-
bekenntnis, vielleicht noch in guter 
Katechese von Christen an Christen. 
Wie gewiss kann in unserer Seele et-
was werden, was wir eigentlich nur 
Christentums-intern zulassen? Das 
ist ja nicht wirklich gewiss; denn es 
»gilt« ja nur für Christen. Es ist eben 
der christliche Zugang zu Jesus – und 
unterschwellig wird damit jede außer-
christliche Deutung Jesu von Nazareth 
als gleichermaßen »gültig« gesehen. 
Paulus brachte in Athen etwas fertig, 
was uns müden Europäern gelingen 
müsste, wenn wir plötzlich mitten in 
Shanghai stünden, aber eigentlich wür-
de schon der Marienplatz in München 
oder die Frankfurter Zeil genügen: mit 
größter Seelenruhe einfach zu beken-
nen, schlicht auszusagen, dass es Gott 
gibt und dass Gott einen konkreten 
Mann als ewigen Richter ausgewiesen 
hat, indem er ihn von den Toten auf-
erweckt hat. Freikirchliche missionari-
sche Gruppen sind uns Katholiken hier 
vielfach voraus. Paulus stieß in Athen 
damals weitgehend auf müdes Ach-
selzucken, aber darauf kommt es mir 
jetzt nicht an. Es geht mir allein und 
einzig um die Gewissheit, die in ihm 
lebte: Diese Gewissheit erwies sich 
genau darin, dass er vor Athenern, die 
der jüdisch-christlichen Überzeugung 
völlig fernstanden, genau dasselbe gel-
tend gemacht hat wie im Binnenraum 
der Synagogen Kleinasiens. Erst wenn 
etwas überall und immer gilt, ist es 
wirklich gewiss. 

Diese Gewissheit steht und fällt 
mit dem, was Kardinal Leo Scheff-

czyk als „Heilsrealismus“ bezeichnet 
hat: Das Grab Jesu vor 2000 Jahren 
war dann eben leer; die Auferwe-
ckung Jesu aus dem Grab betraf sei-
nen physischen Leib mit. Deshalb ist 
diese Wahrheit nicht nur Christen-
tums-intern, sondern – wie Paulus in 
Athen sagte – auch vor jenen, für die 
Jesus ein völlig unbekannter Mann 
ist, also vor allen Menschen »gültig«, 
eben wirklich »wahr«.

Müssen wir jetzt aktive Missiona-
re werden? Ja, dem würden manche 
aus dem Bereich der Neuevangelisie-
rung zu Recht zustimmen. Aber dar-
auf will ich jetzt nicht hinaus. Es geht 
mir um den seelischen Hintergrund 
davon: »Gilt« innerhalb meiner See-
le die Auferstehung Jesu 
von Nazareth aus dem 
Grab grundsätzlich, oder 
nur innerchristlich? Je 
intensiver wir diese Fra-
ge in uns zulassen, umso 
mehr werden wir mer-
ken, dass sozusagen ein 
»Muskel« unserer Seele 
Muskelkater bekommt, 
weil er längst nicht mehr 
aktiviert wurde. Es ist 
der innere »Muskel«, 
etwas, was Gott über 
Naturgesetze hinaus in 
dieser Welt gewirkt hat, 
wirklich und in jeder 
Hinsicht und für jeder-
mann als schlechthin 
»wahr« zu halten. Diese 
Wahrheitsgewissheit ha-
ben wir weitestgehend 
den Naturwissenschaf-
ten überlassen. Pau-
lus zeigt uns in seinem 
Verhalten in Athen, was 
es heißt, aus dieser see-
lischen Muskelkraft zu 
leben. Fragen wir uns: 
Wenn mich ein Kind mit 
großen Augen anschau-
en würde und fragen 
würde: »Ist Jesus auf-
erstanden?«, kann ich 
dann dem Kind direkt und kommen-
tarlos, und in völliger innerer Ruhe, 
ins Gesicht sagen: »Ja!«? 

Wenn ich jetzt ehrlich bin und zu-
gebe: nein, ich schaffe es jetzt nicht, 
dann bin ich aber nicht verloren! 
Denn wenn ich auch nur von einem 
Menschen dieser Welt weiß, dass er 
es konnte, ist der Damm insgesamt 

gebrochen, ein für alle Mal. Paulus 
konnte es – nicht nur in Athen. Vie-
le Heilige konnten und können es. 
Denn wenn es nicht wahr wäre, dass 
Jesus von Gott aus dem Grab aufer-
weckt worden ist, könnte es gewiss 
niemand. Was rein menschlich aus-
gedacht wäre, würde im Getriebe des 
Menschlichen untergehen. Wir lesen 
also in der Bibel: Paulus konnte so be-
kennen, und auch über menschlichen 
Misserfolg hinweg dabei bleiben, 
und im Vertrauen darauf schließlich 
sterben, ebenso die übrigen Apostel 
und zahllose Märtyrer. Dann muss 
es gewiss sein. Es gibt keine andere 
Denkalternative – auch wenn dies die 
Kriterien zwingenden naturwissen-
schaftlichen Aufweises nicht erfüllt. 

� 	Historische Mängel 
		 und heutige Chance

Hier lag vielleicht ein Problem in 
der Zeit der alten Kirche, nachdem 
die Epoche der Märtyrer vorbei war. 
In Auseinandersetzung mit Gnosis 
und Hellenismus hat die frühchrist-
liche Zeit verdienstvoll geklärt, dass 
Jesus von Nazareth wahrer Gott und 
wahrer Mensch ist, ungetrennt und 



DER FELS 10/2025 � 283

unvermischt in einer einzigen Per-
son, mit einem göttlichen und mit 
einem menschlichen Willen, wobei 
alles Menschliche ganz und gar im 
Dienst des Göttlichen stand, und dass 
diese christologische Wahrheit mit 
sich brachte, auch die Wahrheit vom 
dreifaltigen Gott dogmatisch ganz 
klar und sicher zu fassen. Das waren 
Schwerpunkte des Glaubens in den 
ersten christlichen Jahrhunderten, 
von denen wir heute noch leben. 

Die Osterwahrheit jedoch ist hier-
bei immer nur mitgeführt worden, 
und zwar über Jahrhunderte hinweg, 
freilich zunächst in einer vitalen 
Glaubenshaltung, aber dann eben bis 
zu jenem tragischen Punkt, als an der 

Wende zum zweiten Jahrtausend das 
Ausbleiben der erwarteten Wieder-
kunft Christi diese österlich-hoffende 
Vitalität tiefgehend erschüttert hat. 
Die Neigung zum Weltlichen und 
zum Unmoralischen zog zunächst 
verborgene Kreise, auch im Innen-
raum der Klöster und im Leben der 
Priester, von den Menschen in der 
Welt ganz zu schweigen. 

Doch der Himmel hat Zeichen ge-
setzt, dass die Wiederentdeckung ös-
terlicher Hoffnung gerade in unserer 
Zeit ansteht – denken wir nur einmal 
an die Entdeckung des Grabtuches 
von Turin und an jene des Schweiß-
tuches von Manoppello, und an die 
frappierende Übereinstimmung die-
ser Tücher, oder auch an die Bot-
schaft mancher eucharistischer Wun-
der der jüngeren Zeit.

5. „Die Wahrheit tun“ 
(Joh 3,21) – als Hoffnung!

Nicht Nahtoderfahrungen begrün-
den unsere christliche Hoffnungsge-
wissheit, sondern das Lebenszeug-

nis der Gewissheit, dass 
Jesus von Nazareth vor 
2000 Jahren in Palästina 
von Gott aus dem Grab in 
ein unsterbliches Dasein 
hinein auferweckt wor-
den ist. Diese Gewissheit 
an uns seelisch heranzu-
lassen, mit unerbittlicher 
Konsequenz – das ist die 
„Wahrheit“, die wir neu 
„tun“ müssen, um zum 
„Licht“ zu kommen – 
nämlich zu dem Licht 
der neuen Wahrnehmung 
einer völlig vernachläs-
sigten Seelenkraft des 
Für-wahr-Nehmens. 

� Theologie und 
    geistige Übung

Das ist zugegebe-
nermaßen eine geistige 
Übung. Passt das eigent-
lich in den Rahmen einer 
Theologischen Sommer-
akademie? Wir sind ja 
hier nicht in geistlichen 
Exerzitien. Nun, Theo-
logie besteht bekanntlich 
zu einem guten Teil aus 
Argumenten, möglichst 
aus gläubigen Argu-
menten; Argumente ent-

wickeln und mitvollziehen ist aber 
ebenfalls geistige Übung. Oft belässt 
man es heute leider bei dieser Art 
von Übung und übersieht, dass für 
Theologie das Glaubensfundament 
entscheidend ist. Wenn wir im Blick 
auf Argumente zu geistiger Übung 
bereit sind, warum dann nicht auch 
im Blick auf deren Fundament, den 
Glauben selbst? Das sind wir für 

Theologie vielleicht nicht gewöhnt, 
weil wir sie weniger im Sinne von 
Hans Urs von Balthasar als »knien-
de Theologie« sondern mehr als re-
flektierende Wissenschaft auffassen. 
Doch mit Nachdruck haben Kardi-
nal Leo Scheffczyk und auch Anton 
Ziegenaus auf die Kultivierung des 
Glaubensfundaments für gesunde 
Theologie hingewiesen. 

Also ist dies ebenfalls geistige 
Übung wert! Die Wahrheit des Glau-
bens tun, das heißt, den eigenen Geist, 
auch den reflektierenden Geist, im 
echten Als-wahr-Annehmen zu üben. 
Dies verlangt uns viel ab – vor allem 
wenn wir es nicht gewöhnt sind, uns 
in dieser Art überhaupt zu üben. Aber 
nur daraus wächst die Seelenkraft 
christlicher Hoffnungsgewissheit, ja 
nur daraus wird sie überhaupt wieder 
erkennbar. Wenn nämlich Jesus ins 
ewige Leben auferstanden ist, und 
wenn dies »wahr« ist, also nicht nur 
innerchristlich bedeutsam, sondern 
wenn es für alle Menschen »gilt«, 
dann ist der Damm des Todes für 
alle Menschen gebrochen, dann ist 
ewiges Leben nach dem Tod ebenso 
allgemeingültig »gewiss« – und des-
halb für mich selbst gewiss. Das zu 
durchdenken, war etwa einem zwölf-
jährigen Mädchen im alten Rom 
möglich, der heiligen Agnes, die 
deshalb für ihre Jungfräulichkeit das 
Martyrium erlitten hat. Dann wird es 
doch wohl auch für uns heute mög-
lich sein, oder? 

Und dann kann ich tatsächlich die 
Kräfte meines Herzens ausspannen 
auf dieses ewige Leben, obwohl ich 
davon noch keine Vorstellung haben 
kann. Die Gewissheit, dass dies uns 
nach dem Tod bereitet ist, lässt mich 
darauf konkret hinleben!

Ein Zünglein an der Waage ist also 
das echte Für-Wahr-Nehmen des Os-
terereignisses und in einem Atemzug 
damit auch der Konsequenzen davon 
für mich und uns alle. Das seelische 
Erfassen dieser Wahrheit als Wahr-
heit ist, wie bereits festgestellt, eine 
eigene Übung unseres Geistes und 
unseres Herzens wert.

Aber tun wir dies jetzt auch? Das 
sind nun die Grenzen dieses Vortra-
ges. Wann hat je ein solcher Vortrag 
ausgelöst, dass seine Hörer etwas 
daraus in die Tat umgesetzt haben? 



284� DER FELS 10/2025

Dies kann und will ich nicht erzwin-
gen. Aber solange Sie mir zuhören, 
wollen Sie doch die Kraft christli-
cher Hoffnung neu entdecken. Wenn 
ich Ihnen jedoch hiermit begründe, 
dass diese Entdeckung von Ihrem 
Tun abhängt, dass Sie also diese 
Kraft nicht entdecken können, wenn 
Sie nicht tun, was dafür eben getan 
werden muss – wenigstens seelisch, 
geschweige denn durch äußeres Be-
kenntnis, da dies für unsere Seele 
sehr fördernd wäre? Als Vortragen-
der gerate ich hier in eine Ohnmacht: 
Was ich weiterhin noch sagen kann, 
hängt von dem eben Gesagten ab – 
so sehr, dass hiermit eigentlich für 
meinen Vortrag die Luft draußen ist. 

6. Wirkungen 
der Hoffnung

Nur Konsequenzen aus diesem 
Tun, aus dieser Übung unseres Geis-
tes und Herzens, will ich Ihnen noch 
kurz darlegen – vielleicht als An-
reiz, sich tatsächlich praktisch dar-
auf einzulassen! 

� 	Subjektive Gewissheit und 
		L ebensgewissheit

Wir werden dadurch nämlich neu 
fähig, uns auch subjektiv überhaupt 
die Fähigkeit zu religiöser Gewiss-
heit neu anzueignen. Dies wirkt sich 
aus bis in unser Gemüt hinein: Wir 
lernen, uns seelisch auszuspannen 
auf die österliche Wahrheit, die mich 
selbst, meinen Umgang mit meinem 
eigenen Tod, mitumfasst. So ent-
steht Hoffnung. Dann rastet auf ein-
mal tief in meinem Herzen ein: Ich 
bin von Gott zum Leben bestimmt, 
auf ewig. Das stellt alles körperliche 
Gebrechen in den Schatten.

� 	Lebensmotivation
Wenn aber nun aus der Wahr-

heitsgewissheit des Osterereignisses 
auch Hoffnung auf das ewige Leben 
seelisch spannkräftig wird, dann na-
türlich auch das, was wir als gläu-
bige irdische Hoffnungen bezeich-
nen können: Wenn Gott nämlich so 
eingreift, dass er den Todesdamm 
durchbricht, dann habe ich – ja dann 
haben wir gemeinsam – genügend 
Gewissheit, dass Gott jederzeit auch 
in das Weltgeschehen und in die 
Kirchensituation eingreifen kann 
– und eingreifen wird, sobald und 
wo dies sein Heilsplan erfordert. Im 

Blick darauf, dass Gottes Heilsplan 
unabänderlich feststeht – auch dafür 
bürgt ja die Auferstehung Jesu aus 
dem Grab! – darf ich daher mich 
wirklich seelisch ausspannen auf die 
Gewissheit, dass Gott in unser jetzi-
ges Weltgeschehen eingreifen wird, 
sobald, wo und wie seine Weisheit 
dies erkennt. Das ist weit mehr als 
nur der brave Glaube, dass Gott wohl 
alles irgendwie in seinen Händen 
hält, nein, das ist dann spannkräf-
tig-vertrauende Hoffnung, konkre-

� 	Hoffnung und Vergänglichkeit
Was ich in Gottes Augen an Gutem 

vollbringe, kann freilich zwischen-
zeitlich zunichtewerden, es kann im 
Fluss der Zeit, gemäß menschlichem 
Blick, spurlos verschwinden. Aber 
wie Gott am Ende der Zeiten unse-
re Leiber trotz aller Verwesung auf-
erwecken wird, und zwar nicht als 
totale Neuerschaffung, sondern als 
verklärende »Umerschaffung« unse-
res alten Leibes, wie also Gott dazu 
an etwas anknüpft, was für uns durch 

tes seelisches Hinleben auf Gottes 
Eingreifen. Das ist daher auch mehr 
wert als manches eifrige Bittgebet: 
Diese Akte konkreter Hoffnung eh-
ren Gott – und vielleicht fehlt Gott 
dies so sehr, dass er vieles in unserer 
Welt derzeit an langer Leine hält.

Wer sein Gemüt und sein Seelen-
leben durch eine solche Hoffnung 
auffrischt – es ist eine Auffrischung 
mit einer positiven Wirkung, die wir 
nicht gewöhnt sind – der wird auch 
neue Lebenskräfte, Initiativen und 
Ideen entwickeln, und zwar für irdi-
sche Störfaktoren unanfechtbar, das 
ist das Besondere! Denn wenn ich 
auf Gottes Eingreifen hinlebe, wird 
in mir die Motivation, daran mitzu-
wirken, automatisch geweckt und 
gesteigert: Alles, wofür ich mich auf 
dieser Welt einsetze, wird – sofern 
es Gott gefällt – von Ihm zu seiner 
Stunde aufgegriffen, also von Gott 
eingefügt in sein Eingreifen. 

Verwesung völlig verschwunden zu 
sein scheint, so sieht Gott auch schon 
innerhalb dieser Weltzeit alle Fäden 
des Guten, an denen auch ich mit-
knüpfen durfte, ganz direkt, ganz un-
mittelbar, weil seiner Ewigkeit jeder 
geschichtliche Zeitpunkt gleich nahe 
steht. 

Auch wenn dies nun ein kleiner 
Exkurs ist, scheint es mir gut, hier 
kurz nachzuhaken. Stichwort »Ver-
wesung« des Leibes, oder leider 
mittlerweile mutwillige Einäsche-
rung: Da ist chemisch vom sterbli-
chen Leib dann nichts mehr da. Aber 
jede chemische Verbindung ist nicht 
nur etwas Naturwissenschaftliches, 
sondern auch Geschöpf Gottes, und 
zwar jede einzelne chemische Ver-
bindung des ganzen Kosmos auf total 
einzigartige Weise, wie jedes einzel-
ne Sandkorn der Erde als Geschöpf 
ein gänzlich einzigartiger Gedanke 
Gottes ist. Was äußerlich-empirisch 

„Die sieben Tugenden“ 
(Pesellino und Werkstatt, 1422–1457, Birmingham Museum of Art)



DER FELS 10/2025 � 285

verschwinden und in anderes über-
gehen kann, bleibt jedoch in Gott als 
einzigartiges Geschöpf bestehen. 

Das gilt aber nicht nur für die Fra-
ge der Verwesung und der Auferste-
hung, sondern auch für alle irdischen 
Wirkungen, die wir zeitlebens mit 
unserem Leib hatten, und seien es 
auch nur rein geistige Wirkungen, 
etwa Gedanken oder Gebete. Auch 
dieser Bereich irdischer Wirkungen 
ist ja Geschöpf Gottes und muss von 

bereits vor dem Ende der Welt, an 
alles miteinander dann nach dem 
Weltende für den neuen Himmel und 
die neue Erde. Und mit dem Oster-
ereignis hat Gott sich uns gegenüber 
verbürgt dafür, dass Er alles zu posi-
tiver Erfüllung führen wird, so dass 
in der Ewigkeit keine Fragen mehr 
offenbleiben. Darauf dürfen wir in 
seelischer Spannkraft hinleben – und 
das setzt in uns Kräfte frei, gar alles 
im Leben, selbst das Verborgenste, so 
gut wie irgend möglich zu tun. Und 

fähigt, sogenannte »Verdienste« zu 
erwerben. Verbürgt durch das Kreuz 
Jesu Christi gilt daher: Nichts, was 
wir denken und tun, ist umsonst; al-
les zählt! 

� 	Schluss: Hochgemutheit!
Wer dagegen meint, dass alles 

kleine Bemühen doch kaum Sinn hat 
und wenig Frucht bringt, lebt nicht 
in dieser Hoffnung – und kann da-
her kaum Lebenskräfte entwickeln. 
Das hat gerade uns Europäer, auf das 
Ganze gesehen, so müde gemacht. 
Und weltweit berechnet der digitale 
Mensch von heute Aufwand und Nut-
zen ganz vordergründig und verliert 
dabei lautlos die Fähigkeit, über die-
sen Tellerrand noch hinauszuschau-
en. Das darf uns Christen aber nicht 
einschüchtern, im Gegenteil: Genau 
hier haben wir als Christen etwas zu 
bieten, was sonst niemand bietet! 

Wer hofft, spannt sich seelisch 
darauf aus, dass Gott konkret am 
längeren Hebel sitzt: Das befreit 
dazu, Großes zu wollen – Josef Pie-
per spricht hier von der Tugend der 
»Hochgemutheit«, die er sogar für 
jeden Aufschwung in der Tugend für 
notwendig hält; er schreibt dazu: 

„Die Hochgemutheit, eine sehr ver-
gessene Tugend, ist das Sichspannen 
des Geistes auf die großen Dinge … 
Hochgemut ist, wer sich das Große 
zumutet und sich seiner wert macht. 
… So nimmt die Hochgemutheit den 
Aufschwung der natürlichen Hoff-
nung in sich hinein und prägt ihn ge-
mäß der Wahrheit des menschlichen 
Seins. – Hochgemutheit ist … »das 
Geschmeide aller Tugenden«, da sie 
auch und gerade im Ethischen immer 
für die jeweils größere Möglichkeit 
des Seinkönnens sich entscheidet“. 

Oft ist es aber so: Weil ich spüre, 
dass alle um mich herum sich mit 
dem Kleinkarierten begnügen, traue 
ich mich nicht zu Größerem. Aber 
wenn ich lerne zu hoffen, mache ich 
den Anfang, so dass die Kleinkarier-
ten sich abschauen können, wie es 
geht, ebenfalls Größeres zu wollen. 
So entsteht ein gemeinsames Zeug-
nis für die Hoffnung und damit für 
die gesamte Kraft des Glaubens. ��

Eröffnungsvortrag bei der 
Theologischen Sommerakademie 

in Augsburg am 11. 6. 2025

Gott in jedem Detail im Sein erhalten 
bleiben. So steht jede einzelne von 
uns je ausgehende Wirkung gänzlich 
einzigartig in Gottes unendlich ein-
fachem Allwissen – gute Wirkungen 
auch in Gottes Heilswillen, böse Wir-
kungen in Gottes geheimnisvollem 
Zulassen im Blick auf das endgültige 
Gericht. Das irdisch Wahrnehmbare 
unseres menschlichen Wirkens ver-
schwindet im Fluss der Zeit, aber ihr 
geschöpfliches Sein bleibt vor Gott. 
Nur so ist überhaupt denkbar, dass 
gewisse Mystiker von Gott Einblick 
in irdische Einzelheiten des Lebens 
Jesu und Mariens oder anderer Per-
sonen der fernen Vergangenheit er-
halten können. Was wir daher in 
diesem Leben an Gottgefälligem und 
Gutem wirken, und wovon wir den 
Eindruck gewinnen, es sei vergeb-
lich, steht jedoch als geschöpfliches 
Sein unmittelbar vor Gottes ewigem 
Blick, so dass Er jederzeit daran an-
knüpfen kann, an Einzelnes davon 

weil wir wissen, dass Gottes Reich 
zutiefst auf Communio und Solida-
rität beruht, wird er gerade das an 
unserem Tun berücksichtigen, wo-
mit wir über jeden Individualismus 
hinausgehen. Deshalb ist christliche 
Hoffnung zutiefst sozial.

Man darf hier nicht dagegenhal-
ten, dass geschöpfliche Wirkungen 
für Gott total egal seien, da Er in 
seiner Allmacht auf nichts angewie-
sen sei und jedes Wunder aus Nichts 
wirken könne. Das kann Gott zwar, 
aber das will Er nicht. Gott sehnt sich 
nach dem freien Ja seiner Geschöpfe: 
Das war Gott sogar der Kreuzestod 
seines Sohnes wert: Denn nach ka-
tholischer Überzeugung bewirkt die 
Erlösungstat Jesu unsere »Rechtfer-
tigung« nicht einfach punktuell und 
absolut, sondern dient der Befreiung 
unserer Freiheit zu Gott und darauf-
hin der gnadenvollen Entwicklung 
unserer Freiheit, was uns auch be-

Darstellung der theologischen und kardinalen Tugenden, die das 
Leben des Menschen auf Gott und die Ewigkeit ausrichten.



286� DER FELS 10/2025

Wie steht es um den Christusglauben bei den Christen 
hierzulande? Nach der Kirchenmitgliedschaftsun-

tersuchung der evangelischen und katholischen Kirche 2023 
schlecht. Neben vielen Antwortmöglichkeiten zu Religiosität 
und Kirchenbindung konnte an einer Stelle angekreuzt wer-
den: „Ich glaube, dass es einen Gott gibt, der sich in Christus 
zu erkennen gegeben hat.“ 19% der deutschen Bevölkerung 
bejahte dies. Unter den evangelischen Kirchenmitgliedern 
waren es 29%, bei den katholischen 32%. Für mehr als Zwei-
drittel der Christen ist folglich der Christusglaube nicht mehr 
zentral und bedeutsam. Bei jüngeren Christgläubigen liegt der 
Zustimmungswert zum Christusbekenntnis sogar weit unter 
20%. Dabei ist die Frage bewusst offen formuliert. Es ist nicht 
gefragt nach der ewigen Gottessohnschaft und nicht nach der 
wahren Menschheit und wahren Gottheit Christi. In dem Falle 
wäre die Zustimmung noch geringer ausgefallen.

Die breite Umfrage zeigt: Nicht nur die Organisation Kirche 
steckt in der Krise. Der überlieferte Glaube selber, vor allem 
der Christusglaube, schwindet. Der Kern der christlichen Bot-
schaft wird immer weniger wahr genommen. Das müsste uns 
bis ins Mark erschüttern.

Im Heiligen Jahr 2025 darf darauf hingewiesen werden, 
dass in dieser Glaubensfrage schon einmal eine Antwort ge-
geben wurde, nämlich im Heiligen Jahr 2000. In Zeiten der 
Herabstufung des christlichen Glaubens hin zu einem Aus-
wahlchristentum und der zunehmenden Verwässerung des 
Bekenntnisses sah sich die katholische Kirche gezwungen, 
die Kernaussagen ihres Glaubens neu in Erinnerung zu ru-
fen. Die Kongregation für die Glaubenslehre veröffentlichte 
am 6. August 2000, dem Fest der Verklärung des Herrn, eine 
Erklärung mit prägnantem vielsagendem Titel „Dominus Je-
sus. Über die Einzigkeit und Heilsuniversalität Jesu Christi 
und der Kirche.“ Sie bezieht sich darin auf die christologi-
schen Spitzenaussagen der Heiligen Schrift und der Konzi-
lien, vor allem das von Nizäa 325 und dessen Bekenntnis 
„wahrer Gott vom wahren Gott“. 2025 jährt sich das Nizäa-
Jubiläum zum 1700. Mal. Beide Heiligen Jahre sind feierli-
che Bekenntnisse zum Herr-Sein Jesu Christi.

Vor 25 Jahren gab es ein Problem. In den öffentlichen 
Reaktionen, auch in den Kommentaren der meisten Kirch-
enzeitungen, wurde das Hauptthema der Erklärung fast voll-
ständig ignoriert. Alle lasen, so der damalige Präfekt der 

Die 25 Jahre alte römische Erklärung passt gut ins Nizäa-Jahr

von Alfons Zimmer

Die römische Erklärung   	� 
„Dominus Jesus“ 
wird 25 Jahre alt

�   	 Nach seiner Wahl zum Papst hat Joseph 
		 Ratzinger/Benedikt XVI. dem Bekenntnis zur 
		 Einzigkeit Christi großen Dienst erwiesen. Im Amt, 		
		 aber auch durch seine privat verfassten Jesus-Bücher



DER FELS 10/2025 � 287

Glaubenskongregation Joseph Ratzinger, am Schwerpunkt 
des Textes vorbei. Den ersten Hauptteil auslassend entzün-
dete sich schnell eine gereizte Diskussion darüber, dass die 
evangelischen Kirchen keine Kirchen seien in dem Sinne, wie 
die katholische Kirche sich als Kirche versteht. Protestan-
ten verlangten eine Pluralität von Kirchen. Und Katholiken 
schämten sich. Sie wollten nicht gerne die „Nummer 1 in 
der Welt“ sein, wie eine Zeitung schrieb. Sie wollten ebenso 
nicht laut einer Schlagzeile der „einzige Heilsweg“ sein. Das 
steht auch nicht im Dokument, wenn damit gemeint sein 
sollte, dass es das Heil nur für formelle Kirchenmitglieder 
gebe. Das war noch nie katholische Lehre. Aber die immer 
beliebter werdende Auffassung von der Pluralität von Wahr-
heiten und Heilswegen war auch noch nie katholische Leh-
re. Es lohnt sich also, 25 Jahre später, das Dokument noch 
einmal genau und in Ruhe zu lesen.

Die katholische Kirche kann sich nicht als ein Marken-
produkt im Supermarkt der spirituellen Angebote verstehen. 
Das ergibt sich aus dem Dialog Christi mit Petrus auf der 
Straße nach Cäsarea Philippi und aus dem überwältigenden 
Erlebnis des Saulus auf der Straße nach Damaskus. Es führt 
den Völkerapostel zum Bekenntnis, in dem der jüdische Got-
tesname auf Jesus angewendet wird: „Herr ist Jesus“ (Röm 
10,9). Das Petrusbekenntnis „Du bist Christus, der Sohn des 
lebendigen Gottes“ (Mt 16,16) wird von Jesus als Offenba-
rung des Vaters bestätigt. Das gesamte Neue Testament 
bezeugt einen Gott, der sich im geschichtlichen Christus in 
unüberbietbarer Weise offenbart. Würde die Kirche dies aus 
falscher Höflichkeit zurücknehmen, würde sie das Geheim-
nis Christi und ihre Mission verraten. Sie würde vor der Welt 
verschweigen, dass das Heil in Christus zu finden ist, der 
gekommen ist zu dienen. Das schließt nach dem Zweiten 
Vatikanum nicht aus, dass es in anderen Religionen Samen-
körner der Wahrheit gibt. Die Kirche lehnt nichts ab, was in 
diesen Religionen wahr und heilig ist (Erklärung „Nostra ae-
tate“).

Die Einheit und die Sakramentalität der Kirche Christi 
(„meine Kirche“, Mt 16,18) folgen aus der einen Heilsmitt-
lerschaft Christi. Die Kirche ist trotz empirischer Zerrissen-
heit eine. Christus steht ihr als Haupt gegenüber, aber sie 
ist nach Paulus dennoch Leib Christi, Christus in der Ge-
schichte und in der Gegenwart. Sie ist von Christus nicht 
abtrennbar und hat teil an seiner universalen Mittlerschaft. 
Sie gehört mitten in das Christusthema hinein. 	�  �

Aus Dominus Jesus:

�	 Die immerwährende missionarische Verkündigung 
der Kirche wird heute durch relativistische Theori-
en gefährdet, die den religiösen Pluralismus nicht 
nur de facto, sondern auch de iure (oder prinzipiell) 
rechtfertigen wollen. In der Folge werden Wahrhei-
ten als überholt betrachtet, wie etwa der endgültige 
und vollständige Charakter der Offenbarung Jesu 
Christi, … die personale Einheit zwischen dem ewi-
gen Wort und Jesus von Nazareth, … die universale 
Heilsmittlerschaft der Kirche, die Untrennbarkeit 
– wenn auch Unterscheidbarkeit – zwischen dem 
Reich Gottes, dem Reich Christi und der Kirche, 
die Subsistenz der einen Kirche Christi in der ka-
tholischen Kirche …

�	 Im Gegensatz zum Glauben der Kirche steht des-
halb die Meinung, die Offenbarung Jesu Christi sei 
begrenzt, unvollständig, unvollkommen und kom-
plementär zu jener in den anderen Religionen. Der 
tiefste Grund dieser Meinung liegt in der Behaup-
tung, dass die Wahrheit über Gott … von keiner ge-
schichtlichen Religion, also auch nicht vom Chris-
tentum und nicht einmal von Jesus Christus erfasst 
und kundgetan werden könne …

�	 … Die heiligen Bücher anderer Religionen, die fak-
tisch das Leben ihrer Anhänger nähren und leiten, 
erhalten also vom Mysterium Christi jene Elemente 
des Guten und der Gnade, die in ihnen vorhanden 
sind.

�	 … Deshalb muss in Verbindung mit der Einzigkeit 
und Universalität der Heilsmittlerschaft Jesu Chris-
ti die Einzigkeit der von ihm gestifteten Kirche als 
Wahrheit des katholischen Glaubens fest geglaubt 
werden.

�	 Ebenso kann man das Reich (Gottes) nicht von der 
Kirche loslösen. Gewiss, sie ist nicht selbst das Ziel, 
da sie auf das Reich Gottes hingeordnet ist, dessen 
Wirklichkeit sie keimhaft und zeichenhaft darstellt 
und dessen Werkzeug sie ist. Aber bei aller Unter-
scheidung zwischen Kirche einerseits und Christus 
und Reich andererseits, bleibt die Kirche doch un-
trennbar mit beiden verbunden.

�	 …  Deswegen ist der Dialog, der zum Evangelisie-
rungsauftrag gehört, nur eine der Tätigkeiten der 
Kirche in ihrer Sendung ad gentes. Die Parität, die 
Voraussetzung für den Dialog ist, bezieht sich auf 
die gleiche personale Würde der Partner, nicht auf 
die Lehrinhalte und noch weniger auf Jesus Chris-
tus, den menschgewordenen Sohn Gottes, im Ver-
gleich zu den Gründern der anderen Religionen.

�   	 Ausschnitt aus dem Kardinalswappen 	
		 von Gerhard L. Müller. Auch in seinem 
		 Bischofswappen ist das paulinische
		 „Dominus Jesus“ zu finden

4. 

6. 

8. 

16. 

18. 

22. 



288� DER FELS 10/2025

Papst Leo XIV. hat sich in der Aus-
wahl seines Namens ganz bewusst 

auf seinen Vorgänger Leo XIII. bezo-
gen, den Papst, der aufgrund seiner 
Enzyklika „Rerum novarum“ als der 
Begründer der Katholischen Sozialleh-
re gilt.  

Die Vorgeschichte dieser ersten 
Sozialenzyklika von 1891 beginnt al-
lerdings schon viel früher in der Folge 
der die Industrialisierung in der Gesell-
schaft. Nachdem im 18. Jahrhundert 
immer mehr Maschinen zur Produkti-
on wie etwa der mechanische Webstuhl 
oder auch die Dampfmaschine erfun-
den worden waren, kam es zu einem ra-
dikalen Wandel in der Gesellschaft. In 
den Städten entstanden Fabriken, ge-
leitet von Unternehmern, die Arbeits-
kräfte anwarben – und diese wurden 
weitgehend kaum bezahlt. Es kam zu 
einer echten Verelendung. 

Die katholische Kirche nahm sich 
dieser verelendenden Menschen an, 
und vor allem waren es Ordensleute, 
die hier unermüdlich Hilfe leisteten. So 
entstanden neue Schulorden, die sich 
besonders der Bildung von Kindern 
aus finanzschwachen Familien widme-
ten, wie etwa die Armen Schulschwes-
tern Unserer Lieben Frau oder auch 
der Krankenpflege mittelloser Patien-
ten wie die Ingenbohler Schwestern in 
der Schweiz. 

Der vielleicht bekannteste Orden, 
der in der Zeit der Industrialisierung 
entstanden ist, ist der von dem italieni-
schen Priester gegründeten Orden der 
Don-Bosco-Salesianer. Don Giovanni 
Bosco nahm sich der gestrauchelten 
Jugendlichen in der oberitalienischen 
Metropole Turin an. Seine Pädagogik 
des „Wohlwollens“, die er vom Patron 
seines Ordens, dem heiligen Franz von 
Sales übernommen hatte, prägt bis 
heute die Gemeinschaft. Wohl bekann-
testes Mitglied der Don-Bosco-Salesi-

aner in Deutschland ist der Passauer 
Bischof Stefan Oster, der längere Zeit 
Jugendbischof der Deutschen Bischofs-
konferenz war. 

Franz von Sales wurde auch zum 
Patron eines zweiten Ordens, der im 
Zeichen der Industrialisierung ent-
stand: die Oblaten des heiligen Franz 
von Sales, die der Priester Louis Bris-
son im französischen Troyes gründete. 
Die Gemeinschaft, die vor 150 Jahren 
die päpstliche Anerkennung durch den 
seligen Papst Pius IX. erhielt, wandte 
sich wesentlich den jungen Arbeite-

helfen, als sie in Troyes Einblicke in 
eine Brillenfabrik bekam.

 In Deutschland war es zunächst 
vor allem Adolf Kolping, der sich als 
katholischer Priester besonders der 
Arbeiterschaft annahm. Geboren 1813 
in Kerpen bei Köln machte er zunächst 
eine Ausbildung als Schuhmacher.  
Zehn Jahre war er in diesem Beruf tätig 
und musste feststellen, dass es für die 
Handwerker nicht zum Besten stand. 
War früher die traditionelle Wander-
schaft der Gesellen eine gute Möglich-
keit, sich an verschiedenen Orten wei-

Raymund Fobes:

Die Anfänge der Katholischen Soziallehre

Von der caritativen Hilfe tätiger Ordensgemeinschaften 
bis zur Enzyklika „Rerum Novarum“

rinnen in der Stadt zu. Troyes war ein 
Zentrum der Textilherstellung in der 
französischen Champagne und viele 
Frauen arbeiteten in den Fabriken. Zur 
Unterstützung seiner Arbeit gründete 
Brisson mit der heiligen Leonie Fran-
ziska Salesia  Aviat auch eine Frauenge-
meinschaft, die Oblatinnen des heiligen 
Franz von Sales. Auch die Oblatinnen 
halfen Brisson in der Seelsorge an den 
arbeitenden Frauen, hatte doch Leonie 
Aviat bereits als junge Frau ihre Beru-
fung entdeckt, den Arbeiterinnen zu 

terzubilden, so mussten aufgrund der 
Industrialisierung Mitte des 19. Jahr-
hunderts Handwerker oft jahrelang 
suchen, um eine Stelle zu finden. Kol-
ping legte das Abitur ab, und dank der 
finanziellen Unterstützung durch die 
Tochter eines Gutsbesitzers, konnte er 
Theologie studieren und wurde Pries-
ter. Seine erste Kaplansstelle hatte er in 
Elberfeld, heute ein Stadtteil von Wup-
pertal, einem industriellen Zentrum im 
Erzbistum Köln und hier gründete er 
für die Arbeiter einen Gesellenverein, 

Das Eisenwalzwerk von 
Adolf von Menzel



DER FELS 10/2025 � 289

um ihnen in ihrer oft elenden Situation 
Mut und Hoffnung aus dem Glauben 
zu geben. Dieser Gesellenverein war 
der Ursprung des Kolpingwerks, das 
heute weltweit existiert.

Während seines Theologiestudiums 
in München lernte Kolping eine wei-
tere Persönlichkeit kennen, für die die 
Lösung der sozialen Frage aus der ka-
tholischen Perspektive zum zentralen 
Anliegen wurde und die zu Recht als 
der Wegbereiter der Katholischen So-
ziallehre gilt: Wilhelm Emmanuel von 
Ketteler.

Ketteler wurde am Weihnachtstag 
1811 in Münster geboren und war Mit-
glied eines alten Adelsgeschlechts. Sein 
Großneffe war der bedeutende Müns-
teraner Bischof Clemens August Graf 
von Galen. Nach seiner Schulzeit stu-
dierte Ketteler zunächst Rechtswissen-
schaften und trat in den preußischen 
Staatsdienst ein. Er sollte jedoch nach 
zwei Jahren seinen Dienst quittieren. 
Grund dafür war die Verhaftung des 
Kölner Erzbischofs Klemens August 

ßen, die hier als Beamte oder Soldaten 
tätig waren und katholische Frauen aus 
dem Rheinland und Westfalen kennen-
gelernt hatten. Dieses Kölner Ereignis 
wurde letztlich zur Grundlage eines 
Katholizismus, der sich politisch enga-
gierte – auch für Ketteler.

Nach dreijähriger Bedenkzeit ent-
schloss Ketteler sich dazu, Priester zu 
werden. Er studierte in München, wo 
er Kolping kennenlernte, und wurde 
nach seiner Priesterweihe in Münster 
zunächst Kaplan im westfälischen Be-
ckum und dann Pfarrer in dem kleinen 
münsterländischen Ort Hopsten.

Bei der deutschen Nationalver-
sammlung im geschichtsträchtigen Jahr 
1848 war er Abgeordneter des westfä-
lischen Wahlkreises Tecklenburg, Wa-
rendorf und Rheine, wodurch er auch 
über seine Heimat hinaus eine bekann-
te Persönlichkeit wurde. Beim ersten 
Mainzer Katholikentag im Jahr 1848 
hielt er eine flammende Rede, in der er 
soziale Gerechtigkeit einforderte. Dies 
blieb nicht ungehört, genauso wie seine 
Adventspredigten zu diesem Thema im 
Mainzer Dom. Der engagierte Pries-
ter wurde 1849 zum Probst von St. 
Hedwig in Berlin berufen und nur ein 
halbes Jahr später von Papst Pius IX. 
zum Bischof von Mainz. Neben vielen 
caritativen Einrichtungen, die er in sei-
nem Bistum aufbaute, zeichnete er sich 
vor allem auch dadurch aus, dass er die 
karitativen Orden in die Diözese holte.

Ketteler praktizierte aber nicht nur 
die soziale Gerechtigkeit, er schuf das 
Fundament der Katholischen Sozial-
lehre und gewann so die Aufmerksam-
keit der Arbeiterschaft. Dazu setzte er 
sich mit den beiden Strömungen Libe-
ralismus und Sozialismus auseinander. 
Während der unternehmerfreundli-
che Liberalismus durch die weitge-
hende Rechtlosigkeit und fehlende 
Mitbestimmung der Arbeitenden ein 
Hauptgrund für die Verelendung war, 
distanzierte sich Ketteler auch von 
dem Sozialismus, wie ihn vor allem 
Karl Marx propagierte. Die klassenlo-
se Gesellschaft sah Ketteler nicht als 
Lösung aller Probleme. Ketteler wusste 
darum, dass der Sozialismus die Frei-
heit des Einzelnen maßlos einschränkt 
und auch so die personelle Würde des 
Menschen gefährdet. Das Uranliegen 
des christlichen Glaubens, was Kette-
ler insbesondere in der Theologie des 
heiligen Thomas von Aquin entdeckte 

ist der umfassende Schutz der Wür-
de des Menschen. Im Grunde suchte 
Ketteler einen Mittelweg zwischen 
Liberalismus und Sozialismus, der so-
ziale Gerechtigkeit mit der freien Ent-
faltung des Einzelnen verbindet. In 
diesem Kontext entwickelte Ketteler 
bereits das Subsidiaritätsprinzip, das 
neben den Prinzipien der Solidarität 
und Personalität bis heute zentral für 
die katholische Soziallehre ist. Das 
Subsidiaritätsprinzip lässt sich einfach 

bestimmen mit den Worten: „Der Staat 
soll so viel Eigeninitiative des einzelnen 
und einer Gemeinschaft wie etwa auch 
der Kirche ermöglichen wie möglich 
und soviel helfenden Einfluss ausüben 
wie nötig“. Konkret bedeutete das für 
Ketteler wie auch für unsere Zeit, dass 
der Staat nicht durch unnötigen Druck 
berechtigte Initiativen von Einzelnen 
und Gemeinschaften verhindern darf. 
Ketteler setzte sich aus diesem Grund 
auch für eine „libertas ecclesia“ ein, 
genauso wie er für die Arbeiter eine 
Beteiligung an Entscheidungen der 
Unternehmer forderte, um für eine 
wirkliche Lohngerechtigkeit und ge-
rechte Arbeitszeiten zu sorgen.

Ketteler starb 1877. Ein Jahr später 
wurde Leo XIII. Papst und 14 Jahre 
später veröffentliche dieser die erste 
Sozialenzyklika „Rerum novarum“, wo-
durch die katholische Soziallehre nun 
offiziell vom Lehramt aufgenommen 
wurde. Sie zeigte gegen den Liberalis-
mus und Sozialismus den dritten Weg 
einer Wirtschafts- und Sozialordnung 
auf, getragen von Personalität, Subsi-
diarität, Solidarität und Gemeinwohl. 
Und so trug sie sehr deutlich Kettelers 
Handschrift. � è

von Droste zu Vischering durch die 
Preußen, die über das Rheinland und 
Westfalen herrschten. Der Bischof war 
nicht bereit, das Recht der Kirche auf-
zugeben, dass in einer konfessionsver-
schiedenen Ehe die Kinder katholisch 
erzogen werden sollten, während der 
preußische Staat darauf drängte, dass 
die Kinder, wenn die Eltern nichts an-
deres bestimmt hatten, die Konfession 
des Vaters annehmen sollten und das 
waren in den ursprünglich katholischen 
Gebieten sehr oft protestantische Preu-

P. Louis Brisson mit 
Papst Leo XIII.

Don Bosco



290� DER FELS 10/2025

1994 rief Papst Johannes 
Paul II. dazu auf, die Märtyrer 
aufzulisten, welche im letzten 
Jahrhundert einen gewaltsa-
men Tod auf sich nahmen, um 
Zeugnis für Christus abzulegen. 
So wurde Brigitte Irrgang im 
Herbst 1999 in das Deutsche 
Martyrologium des 20. Jahrhun-
derts aufgenommen und der 29. 
September ist ihr Gedenktag. 

Wer war 
Brigitte Irrgang? 

Geboren 1943 in der Slowakei, 
wurde die karpatendeutsche Familie 
gegen Kriegsende nach Loitz, 25 Km 
südwestlich von Greifswald, vertrie-
ben. Der anti-religiösen, kommunis-
tischen Politik in der damaligen DDR 
zum Trotz, praktizierte die Familie 
treu ihren katholischen Glauben.

Brigittes Kindheit

Berichte von Zeitzeugen beschrei-
ben sie als warmherziges und zu-
gleich tief religiöses, spirituell be-
gabtes junges Mädchen. 

Seit ihrer Erstkommunion 1952 
in Demmin ging Brigitte regelmäßig 
zur Beichte. Ihre engste Freundin 
berichtet, dass sie manchmal aufhör-
te zu spielen und sich in eine Ecke 
zurückzog. Auf die Frage, warum 
sie das tue, antwortete Brigitte, sie 
müsse erstmal mit dem lieben Gott 
sprechen. 

Im Nachlass von Brigittes Eltern 
fand sich ein Heft, das sie während 

ihrer Vorbereitung auf ihre Erst-
beichte und Erstkommunion benutz-
te. Sie hatte dort einen Beichtspiegel 
erstellt. Vermutlich benutzte sie ihn 
auch später noch für ihre Beichten. 
Dieses Heft enthält die wichtigsten 
Gewissensfragen zu den einzelnen 
Geboten des Dekalogs, also der Zehn 
Gebote. Nach dem sechsten Gebot 
hat sie die Reihe der Fragen unter-
brochen und das kleine Gebet der 
Hingabe an die Gottesmutter aufge-
schrieben: „O meine Gebieterin, o 
meine Mutter.“ 

Bei der Firmvorbereitung durfte 
ein Firmnamen gewählt werden. Bri-
gittes Wahl fiel spontan auf die hl. 
Maria Goretti,  die 1950 als jugend-
liche Märtyrerin nach einer versuch-
ten Vergewaltigung heiliggesprochen 
worden war. Eine Freundin erinnert 
sich: „Als einzige von uns hatte Bri-
gitte Maria Goretti als Patronin ge-
wählt und zwar deshalb, weil Maria, 
sie war zwölf, als sie vergewaltigt 
und ermordet wurde, dem Täter ver-
ziehen hat.“  Die unerhörte Geste des 
Verzeihens ist verbürgt. Dieser Akt 
der Vergebung beeindruckte Brigitte 
zutiefst. 

Sie beschäftigte sich fortan mit 
dem Leben dieser Heiligen und 
nahm sie sich zum Vorbild. Brigittes 
Mutter hatte sie in das Leben und 
Sterben Maria Gorettis eingeführt, 
von der sie ein Büchlein und ein 
Porträtfoto besaß. Kurz vor ihrem 
Tod betrachtete Brigitte noch voll 
Freude das Bild der heiligen Ma-
ria Goretti und sagte dann zu ihrer 
Mutter: „Wie schön ist sie! Mutti, 
ich weiß alles von ihr.“ 

Brigitte fehlte nie im Religionsun-
terricht und bei keinem Gottesdienst, 
wobei ihr Eifer sprichwörtlich war. 
So sagte sie 11-jährig die Merksätze 
der Katechesen über Christus für ein 
ganzes Halbjahr der Reihe nach auf. 
Sie hatte nach dem Unterricht immer 
alles fein säuberlich in ein Heft ge-
schrieben. 

Am letzten Tag ihres Lebens, am 
St. Michaelstag, dem 29. September 
1954, folgte sie während des Religi-
onsunterrichts mit glänzenden Augen 
der Auslegung des Herrenwortes: 
„Wen da dürstet, der komme zu Mir, 
und es trinke, wer an mich glaubt!“ 
… (Joh. 7,37).

Das Verbrechen

Zwei Wochen vor der Firmung im 
Oktober 1954 verließ Brigitte das 
Haus, um für ihre Mutter Einkäufe zu 
erledigen. Auf dem Rückweg wurde 
sie von einem Sexualtäter überfallen. 
Obwohl sie sich gegen die versuchte 
Vergewaltigung nach Kräften wehr-
te, wurde sie wenige Meter von ih-
rem Zuhause entfernt erwürgt.

Ein besonderes 
Mädchen

Für Brigittes jüngsten Bruder, Dr. 
Peter H. Irrgang, der später Priester 
wurde, war sie ‚„einfach gut‘“. Sie 
hatte von ihrer Mutter gelernt, Gott 
alles aufzuopfern, was ihr schwerfiel. 
Brigitte besaß eine besondere Aus-
strahlungskraft, sie verbreitete Wär-
me und einen inneren Glanz, sodass 

Sylvia und Alfred Sobel:

Brigitte Irrgang: 
eine jugendliche 
Glaubenszeugin



DER FELS 10/2025 � 291

viele Menschen sich von ihr angezo-
gen fühlten. Mit ihren 11 Jahren war 
sie kein Kind mehr, sondern sehr reif 
für ihr Alter, was zahlreiche Wegge-
fährten bezeugen. 

Märtyrerin 
der „Reinheit“

Der Begriff „Reinheitsmartyrium“ 
ist ein schwieriges Thema. Bei ihrem 
Martyrium muss Brigitte nicht an die 
Keuschheit gedacht haben. Sie hatte 
sicherlich Angst vor dem Tod. Todes-
angst hatte auch Jesus Christus. Alles 
in ihr wehrte sich gegen die Gewalt, 
die ihr angetan wurde. Aus dem Ob-
duktionsbericht geht hervor, dass sie 
einen verzweifelten Todeskampf ge-
führt haben muss. Wenn auch nicht 
in allen Einzelheiten, ist Brigitte in 
ihrem Sterben ihrer Firmpatronin 
ähnlich geworden. 

Brigitte wurde ein Opfer körperli-
cher Gewalt und zugleich eine Licht-
gestalt, die auf Gott verweist.  Sie 

kann stellvertretend für zahlreiche 
ähnliche Schicksale von Mäd-
chen und junger Frauen stehen.

Das Brigitte zugesprochene 
Reinheitsmartyrium stellt ein 
uraltes christliches Zeugnis 
dar, das aus natürlicher und 
religiöser Motivation einem 

Triebtäter Widerstand leistet 
und sich mit allen Kräften ge-

gen dessen unsittliches Verlangen 
bis zum Tod wehrt. Brigitte hat sich 
nicht nur aus natürlicher Abscheu 
gegen eine solche Triebtat gewehrt, 
sondern auch aus Treue zu Christus 
und seinen Geboten der Reinheit. Ihr 
Beispiel kann uns anspornen, die von 
Brigitte gelebten christlichen Werte 
zu verteidigen, insbesondere in einer 
Zeit, die jegliche göttliche Ordnung 
infrage stellt.  

Brigitte Irrgang reiht sich ein in 
die Schar von Mädchen wie Ma-
ria Goretti, Antonia Mesina, Teresa 
Bracco oder Karolina Kózka, die 
von einem Vergewaltiger ermordet 
wurden. Sie sind nicht ausschließ-
lich „Märtyrerinnen der Jungfräu-
lichkeit“, sondern sie erlitten, wie es 
Papst Franziskus bestätigte, das Mar-
tyrium „in defensum castitatis“ („zur 
Verteidigung der Keuschheit“). Das 
kann auch für Brigitte Irrgang gelten. 

Literaturempfehlung

Leonie Rust-Garam (Hg.): 
Um den Preis ihres Lebens. 

Brigitte Irrgang – Zeugin des 
Glaubens, Stuttgart 2003.

Helmut Moll: Der Wahrheit 
Zeugnis geben. Das Rein-

heitsmartyrium der Schülerin 
Brigitte Irrgang. Loitz 2019.

„Selig, die ein reines Herz haben, 
denn sie werden Gott 
schauen.“ (Mt 5,8)

Ausblick

Zum Schluss seien noch die be-
denkenswerten Worte von Peter Irr-
gang zitiert: „Ich wünsche mir, dass 
Brigittes Ehrung durch ihre Auf-
nahme in das Verzeichnis der Glau-
benszeugen Trost für die anderen 
betroffenen Familien sein möge. Uns 
allen tut Besinnung, Nachdenklich-
keit, aber auch Umkehr not. Dass es 
zu immer mehr Straftaten dieser Art 
kommt, ist kein Zufall.“

2011 wurde der Brigitte-Irrgang-
Freundeskreis e.V. mit Sitz in Loitz 
gegründet, der die Erinnerung an 
Brigitte hochhält. Auf der Home-
page www.brigitte-irrgang.de finden 
sich mannigfaltige persönliche Glau-
benszeugnisse sowie Hinweise auf 
diverse Vorträge und Predigten zum 
Thema. 

 P. Irrgang



292� DER FELS 10/2025

Die berühmte Rede des heiligen Paulus auf dem Athener 
Areopag ist in der Bochumer Innenstadt auf Fens-

tern gleich zweier Kirchen zu entdecken. Dort ist in stilisierter 
Form jeweils der Parthenon erkennbar, der größte Tempel auf 
der nahe dem Gerichtshofhügel liegenden Akropolis. Dieser 
war der Stadtgöttin Pallas Athena  geweiht und beherbergte 
ihr kolossales Kultbild aus Elfenbein und Gold.

Was Paulus beim Anblick solcher Statuen empfand, ist 
gleich zu Beginn seiner Athener Tage notiert. Wegen der Göt-
zenbilder erfasste ihn heftiger Zorn (Apg 17,16), ähnlich dem 
des Mose über das Goldene Kalb. In seiner Areopagpredigt be-
kräftigt der Apostel: „Wir sind von Gottes Art. Aber das Göttli-
che ist keinesfalls ein goldenes oder silbernes oder steinernes 
Gebilde menschlicher Kunst und Erfindung“ (Apg 17,29).

Alfons Zimmer:

Der heilige Dionysius vom Athener Areopag
Die Erfahrungen des Heiligen Paulus in Athen machen heute Viele

Im Gegensatz dazu verkündet Paulus „das Evangelium 
von Jesus und von der Auferstehung“ (Apg 17,18). Dies 
stellt das Fenster in der katholischen Stadtkirche Peter und 
Paul dar. Paulus zeigt dort auf ein über zwei Göttertempeln 
angeordnetes großes rotes Kreuz mit fünf Wundmalen, die 
– die Auferstehung Jesu symbolisierend – wie Edelsteine 
leuchten.

Auch im Fenster der evangelischen Pauluskirche weist 
Paulus mit langem Zeigefinger hin auf das geschlachtete 
Lamm, auf Christus. Ein knappes Drittel des Bildes nimmt hier 
aber die aufmerksame, neugierige Zuhörergruppe ein. Nach 
Gesprächen in der Athener Synagoge und auf dem Markt hat-
ten Bürger Paulus zum Areopag geführt und ausdrücklich um 
Auskunft über die neue Lehre gebeten.

Der Vortrag des Völkerapostels auf dem Gerichtshof war 
jedoch nicht recht erfolgreich. Paulus schmeichelt den Athe-
nern zunächst ob ihrer Frömmigkeit. Er knüpft geschickt an 
bei einem Altar für einen unbekannten Gott und sucht Schnitt-
mengen zum Denken der Hörer in der Schöpfungstheologie. 
Als er zum Thema Christus und Auferstehung der Toten 
kommt,  erhebt sich Widerstand. Die ersten spotten und la-
chen. Die Höflichen bitten, er möge darüber später sprechen. 
Vorher hieß es schon, er verkünde fremde Gottheiten und Be-
fremdliches. Es fiel auch das Schimpfwort, das Paulus sicher 
sehr gewurmt hat. Er sei eine „Saatkrähe“, ein „Samenpicker“, 
ein Spermologos (Apg 17,18). Er sei einer, der wahllos wirres 
zusammengesuchtes Zeug vortrage, ein Schwätzer, so die 
Einheitsübersetzung.

War nun am Ende das Athener Abenteuer ein völliger 
Misserfolg? Nein. Die Kirche von Athen gibt es noch heute, 
2000 Jahre später. Orthodoxer Erzbischof ist seit 2008 Hie-
ronymos II., Bischof des katholischen, ganz Südgriechenland 
umfassenden Erzbistums Athen, ist Sevastianos Rossolatus. 
Bistumspatron ist Paulus. Die Kathedrale ist St. Dionysius 
Areopagita geweiht, dem biblischen Paulusschüler.

Mit diesem Kirchenpatron sind wir wieder bei der Apostel-
geschichte des Lukas. Auf dem evangelischen Paulusfenster 
ragen zwei Personen der Zuhörergruppe farblich heraus. Nur 
auf ihren Gewändern findet sich das Hellblau aus der Tunika 
des predigenden Paulus. Sie haben die Botschaft des Paulus 
angenommen. In Apg 17,34 werden die zwei Neubekehrten 
namentlich genannt, eine Frau namens Damaris und der Rats-
herr Dionysius. In der Überlieferung wird dieser in der unun-

Hl. Dionysius Areopagita, 
Ölbild von Gottfried Bernhard Göz, 1746, 
Bibliotheksgang Kloster Admont



DER FELS 10/2025 � 293

terbrochenen Athener Bischofsliste an 
zweiter Stelle geführt, von 52-96 nach 
Christus. Nach östlicher Tradition zählt 
er zu den siebzig kleinen Aposteln und 
starb als Märtyrer unter Kaiser Domiti-
an im Alter von 90 Jahren. Außer den 
beiden Genannten schlossen sich noch 
weitere Personen Paulus an. Ein Miss-
erfolg war die Sache also keinesfalls.

Etwas verwirrend wird die Kirchen-
geschichte, wenn plötzlich Ende des 
5. Jahrhunderts noch ein Kirchenvater 
und christlicher Autor mit dem Namen 
Dionysius Areopagita auftaucht. In or-
thodoxen Kirchen halten einige wenige 
an der Identität dieses Autors mit dem 
biblischen Dionysius fest. Vermutlich 
handelt es sich bei dem „Pseudo-Dio-
nysius“ Genannten um einen syrischen 
Mönch, dessen mystisch-theologische 
Schriften vielfach rezipiert wurden. Er 
gab sich als der biblische Dionysius 
aus, was ihm zu Ansehen verhalf.

Einer Personalunion beider Dionysii 
begegnet man auf einem Kirchenväter-
zyklus im österreichischen Benedikti-
nerkloster Admont. Auf einem der elf im 
Stift verbliebenen und für dessen größte 
Klosterbibliothek der Welt gedachten 
großformatigen Ölbilder des Augsbur-
ger Barockmalers Gottfried Bernhard 
Göz von 1746 findet man auch einen 
Dionysius. Es stellt das biblische Areo-
pagmitglied aus Apg 17 dar. Man mag 
sich fragen: „Wieso ist er auf einem 
Zyklus nachbiblischer Kirchenväter zu 
finden?“ Und: „Was haben die astrono-
mischen Geräte und das Fernrohr im 
Zusammenhang mit dem Heiligen zu be-
deuten?“ Hier kommt wieder der Pseu-
do-Dionysius ins Spiel. In einem seiner 
Briefe behauptet dieser Kirchenvater 
im Namen des biblischen Dionysius, er 
habe in Ägypten Astronomie studiert 
und dort noch vor seiner Bekehrung zum 
Christentum von Heliopolis aus genau 
zum Zeitpunkt des Todes Jesu eine Son-
nenfinsternis beobachtet, wie sie in den 
Passionserzählungen geschildert wird. 
Damals schon habe er gesagt: Entwe-
der geht jetzt die sichtbare Welt zu Ende 
oder es leidet der Schöpfer der ganzen 
Welt. Der Turban des Admonter Diony-
sius symbolisiert Weisheit und Wissen. 
Auch die wissenschaftlichen Geräte 
besagen: Dieser Dionysius war ein klu-
ger, gelehrter, vorbildhafter Mann des 
Orients und der wurde Christ, Bischof, 
Kirchenvater.� £

Paulus in Athen 
Kirchenfenster der evangelischen 

Pauluskirche Bochum



294� DER FELS 10/2025

die erhoffte Zukunft erarbeitet, in der 
er Wirtschaftsminister sein sollte. An 
diesem 8. September wird Lejeune-
Jung erhängt. Seine letzten überliefer-
ten Worte vor der Hinrichtung: „Mein 
Jesus, Barmherzigkeit!“

Am Tag der Verurteilung der Wi-
derstandskämpfer wird Josef Wirmers 
Bruder Ernst inhaftiert. Nach seiner 
Befreiung wird er 1948 Mitglied im 
Parlamentarischen Rat und dann Kon-

rad Adenauers Persönlicher Referent. 
Er macht die Bundeswehr zu einer 
Parlamentsarmee.

Josef Wirmer wird 1999 als Glau-
benszeuge in das deutsche Marty-
rologium des 20. Jahrhunderts auf-
genommen. In Warburg erinnert ein 
Ehrenmal an die beiden Opfer des 
Nationalsozialismus und ehemaligen 
Marianer Josef Wirmer und Wilhelm 
Freiherr von Ketteler. 

Seinem Freund J. Hermann Siemer, 
der nach der Verhaftung zunächst Wir-
mers jüngsten Sohn Anton und später 
die ganze Familie bei sich aufnimmt, 
hatte er am 7. August, zwei Tage 
nach seiner Verhaftung, geschrieben: 
„Auch der fehlgeschlagene Einsatz 
hat seinen Wert in sich selbst.“� ¢

neue Deutschland, ein schwarzes gol-
den eingefasstes Kreuz mit Querbal-
ken auf rotem Grund.

Sein Prozess am 8. September 
1944 vor dem Volksgerichtshof unter 
Vorsitz des stets schreienden Roland 
Freisler ist durch Protokolle und ei-
nen auf Hitlers Befehl gedrehten 
Film belegt. Der Gefangene gibt als 
Grund für seine Teilnahme an der 
Widerstandsbewegung an: „Ich bin 
... tief religiös und aus meiner 
religiösen Anschauung heraus 
zu dieser Verschwörerclique 
gekommen.“ Auf eine lange 
Schimpfkanonade Freislers 
antwortet Wirmer: „Wenn ich 
hänge, habe nicht ich Angst, 
sondern Sie!“ Als Freisler 
schreit, Wirmer werde bald 
zur Hölle fahren, antwortet 
der: „Es wird mir ein Vergnü-
gen sein, wenn sie bald nach-
kommen, Herr Präsident.“

An diesem 8. September 
wird der mutige Anwalt Wir-
mer, der sich auch noch einmal 
zum Kartellverband bekannt 
hatte, zum Tod verurteilt. Zwei 
Stunden nach der Urteilsver-
kündigung im Schauprozess wird er 
mit einer Drahtschlinge in Plötzensee 
hingerichtet. Mit ihm werden auf die-
se grausame Weise auch fünf andere 
Widerstandskämpfer ermordet: Ul-
rich von Hassel, der nach dem Um-
sturz als Außenminister vorgesehen 
ist, Georg Alexander Hansen, der mit 
den Westmächten über einen Sepa-
ratfrieden verhandeln sollte, Ulrich 
Wilhelm Graf Schwerin von Schwa-
nenfeld, der Staatssekretär des desi-
gnierten Staatsoberhaupts Beck wer-
den sollte, und Günther Smend und 
Paul Lejeune-Jung. Der Mann aus 
Berlin, in dessen Familienapotheke 
einst Theodor Fontane als Provisor 
arbeitete, hatte auf Bitten Goerdelers 
ein wirtschaftspolitisches Konzept für 

Ursula Zöller:

Reformer und
Wegbereiter
in der 
Kirche: 

Josef Wirmer,
ein mutiger Anwalt

Als der Paderborner Rechtsanwalt 
am 4. August 1944 verhaftet wird 
ist klar, dass er nicht mehr lange 
leben wird. Denn der Vater von 
drei Kindern ist vom Kreis der 
Widerstandskämpfer nach dem 
Umsturz als Reichsjustizminister 
vorgesehen. 

Josef Wirmer, geboren am 19. 
März 1901, ist das zweite von fünf 
Kindern des Direktors des Gym-
nasiums Marianum in Warburg. Er 
studiert Rechtswissenschaften, wird 
KVer, erhält dort den Namen „der 
rote Wirmer“ weil er für demokrati-
schen Werte statt der noch verbrei-
teten monarchistischen Einstellung 
eintritt. 

Er lässt sich in Berlin nieder, tritt 
dem Zentrum bei und vertritt enga-
giert rassisch Verfolgte. Daher wird 
er aus dem Nationalsozialistischen 
Rechtswahrerbund, dem Berufsver-
band der Juristen, ausgeschlossen. 
In seiner Kanzlei arbeitet auch sein 
jüngerer Bruder Ernst, der nach dem 
Staatsexamen keine Zulassung als 
Assessor erhält, weil er den Machtha-
bern als politisch unzuverlässig gilt. 

Seit 1941 gehört Josef zum Kreis 
um den Leipziger Oberbürgermeister 
a.D. Carl Friedrich Goerdeler, der um 
seine Entlassung aus dem Amt gebe-
ten hatte, nachdem die Nationalsozia-
listen dort das Denkmal für den Juden 
Mendelssohn Bartholdy beseitigt hat-
ten. Goerdeler soll nach einem erfolg-
reichen Attentat Reichskanzler wer-
den. Nun reist er durch die Staaten der 
Westmächte, um vor dem Nationalso-
zialismus zu warnen. Im August wird 
er denunziert, zum Tod verurteilt, aber 
erst am 2. Februar 1945 hingerichtet. 

Josef Wirmers Haus wird zu einem 
der wichtigsten Treffpunkte der Wi-
derstandskämpfer. Den Attentatsplan 
Claus Graf Schenk von Stauffenbergs 
unterstützt er von Anfang an. Wirmer 
entwirft eine Flagge für das andere 



DER FELS 10/2025 � 295

Die „Welt“ wartet auf sein Regierungsprogramm, vor allem 
auf Aussagen, um ihn als „fortschrittlich, liberal und 

vor allem als synodal“ schubladisieren zu können. Ein Kritiker 
der katholischen Kirche, Daniel Wirsching, meint: „Papst Leo 
wird sich bald erklären müssen“ (Augsburger Allgemeine Zeitung 
16./17.8.25). Der neue Papst richtet sich an der „zentralen Bot-
schaft des Evangeliums aus“. Es ist das „Geheimnis des Glaubens“, 
das er verkündet. Damit können die, die sich der Welt „anpassen“ 
wollen, wenig anfangen.

Guido Horst, der Vatikanexperte der Tagespost, schreibt, in 
den ersten hundert Tagen habe Leo XIV. den über 100.000 Ju-
gendlichen, die nach Rom kamen, um ihn zu hören, zwei Themen 
verkündet: Der Zustand der Welt von heute („heiße Kriege“), 
dazu fügt er dem Motto des Weltjugendtages in Seoul 2027: 
„Habt Mut, ich habe die Welt besiegt“ hinzu: „In Gemeinschaft 
mit Christus sind wir den jungen Menschen, die unter schlimms-
ten Übeln leiden (Ukraine, Gaza), nahe: Ihr seid das Zeichen, dass 
eine andere Welt möglich ist. Mit Christus ist das möglich …“ 

Das Zweite: „Die Sehnsucht, aus eurem Leben etwas Großes 
zu machen, euch selbst und die Gesellschaft besser zu machen, 
damit sie eine menschliche und geschwisterliche werde“. „Der 
Welt Jesus Christus zu bringen“, war nach Guido Horst, die Kern-
botschaft der ersten hundert Tage.

Die Unterschiede zu Papst Franziskus lassen sich an „Äu-
ßerlichkeiten“ festmachen (Urlaub in Castel Gandolfo, Ornat, 
Wohnung im apostolischen Palast). Seiner Beliebtheit hat das 
zurückhaltende Auftreten nicht geschadet.

„Man weiß jetzt noch nicht so recht einzuschätzen, was in 
der Blackbox (Leo XIV.) steckt und was herauskommt“, sagt der 
Augsburger Kirchenhistoriker Jörg Ernesti. Er lässt aber die Katze 
aus dem Sack mit: „Vor allen Dingen, ob er ein progressiv, fort-
schrittlicher, liberaler Papst ist oder doch eher ein Mann, der in 
Kontinuität zu den Vorgängern steht, weiß man jetzt noch nicht“. 
Ernesti erwartet sich Aufschluss über das „Regierungsprogramm“ 
von der ersten Enzyklika des Leo XIV.. Denn es lägen keine theo-
logischen Publikationen vor, um sich über ihn zu informieren 
(Kirchenzeitung der Erzdiözese Bamberg 10./17.8.25, S. 6).

Der Kirchenhistoriker Walter Kardinal Brandmüller spricht 
von der Wahl „wie von einem scharfen Windstoß, der die Wol-

ken zerreißt, den Blick in weite Ferne und Tiefen des Himmels 
öffnet“. Brandmüller bringt den 8. Mai der Papstwahl mit dem 
Fest der Erscheinung des Erzengels Michael auf dem Monte 
Gargano in Verbindung. (kath.net 8. Mai 25).

Kurt Kardinal Koch hat Leo XIV. an der Kurie „als sehr offen 
erlebt, aber auch als jemanden, der klar seine Meinung sagt“. 
Koch im Interview mit Hesemann: „Was bereits sehr deutlich 
geworden ist, ist seine Christozentrik in der Verkündigung. 
Papst Leo will uns zu Christus führen“. Für Kardinal Koch ist 
Leo ein „Brückenbauer“ (kath.net-Interview mit Michael Hes-
emann).

Katholiken in Deutschland befürchten eine Spaltung. Die 
haben wir, seit synodale Beschlüsse, die keine Zustimmung 
von Rom haben, umgesetzt werden. Franziska Hartung (Dt. Ta-
gespost) meint: „Der pastorale Flickenteppich in Deutschland 
vertieft sich“. Die neue Handreichung, nach der Seelsorger nun 
auch Paare segnen können, die entweder keine katholische 
Ehe eingehen können oder es nicht wollen, konkretisiert das 
von Franziska Hartung gesagte. Diese Handreichung wider-
spricht dem vatikanischen Dokument „Fiducia supplicans“ und 
den moral- und sakramentalen theologischen Inhalten des 
Katechismus. Die o.a. Handreichung gilt nicht in ganz Deutsch-
land, weil ein Dokument der Bischofskonferenz für den ein-
zelnen Ortsbischof nicht bindend ist. Die Bischöfe von Köln, 
Augsburg, Eichstätt, Regensburg und Passau werden diese 
Handreichung nicht praktizieren. Andere Bischöfe überlassen 
es den Seelsorgern, sie in ihren Bistümern anzuwenden. „Diese 
Verantwortung schließt auch eine Verantwortung für die Kir-
che ein. Katholisch sein bedeutet, dass sich Gläubige darauf 
verlassen können, dass ihnen in der ganzen Welt der gleiche 
Glaube gepredigt wird. Das ist in Deutschland nicht mehr der 
Fall – jetzt auch offiziell …“ Franziska Hartung erinnert an 
die Situation der anglikanischen Kirche, in der die Gläubigen 
wissen, „dass ihnen, je nach Gemeinde, ein unterschiedliches 
pastorales, liturgisches und in Teilen auch lehramtliches Menü 
serviert wird“ (Tagespost, 14.8.25).

Wann Papst Leo zu den Entwicklungen der katholischen Kir-
che in Deutschland Stellung nehmen wird, wird er selbst ent-
scheiden. Wir gehen davon aus, dass es der richtige Zeitpunkt 
sein wird. Die explosive Kraft seines Wortes sollte nicht unter-
schätzt werden! � ¢

Hubert Gindert: 

Die Kernbotschaft von 
Papst Leo XIV. 

in den ersten hundert Tagen



296� DER FELS 10/2025

Wer wir heute sind 
und was wir tun

Maria 1.0 ist eine Initiative von Katholiken, besonders 
von jungen Frauen, die den einen universellen Glauben 
der römisch-katholischen Kirche in seinen verschiede-
nen Formen von Spiritualität leben. Wir stehen ein für 
die Schönheit und Wahrheit des katholischen Glaubens 
und der katholischen Lehre, so, wie ihn das Lehramt der 
Kirche formuliert hat, wie etwa im Katechismus der Ka-
tholischen Kirche. 

Dabei verstehen wir uns vor allem als Sprachrohr all 
jener Katholiken, die den katholischen Glauben authen-
tisch und unverfälscht leben wollen. Das ist nötig gewor-
den, da lehramtstreue Katholiken in Deutschland kaum 
mehr eine Stimme im öffentlichen Diskurs haben. Orga-
nisationen wie das ZdK, der BDKJ, die kfd und auch die 
DBK sind nicht mehr in der Lage oder vielfach nicht mehr 
gewillt, für katholische Werte und die Lehre einzustehen. 
Sie vermeiden es damit tunlichst, potenziell in Konflikte 
mit der immer säkularer werdenden Gesellschaft zu ge-
raten. 

Wir als Initiative haben bei unseren vielfältigen öf-
fentlichen Auftritten immer wieder gesehen, wie wenig 
Glaubenswissen der durchschnittliche Katholik, ja, selbst 
mancher Geistlicher, mitbringt. Deshalb versuchen wir, 
auch mit Hilfe der Medien, den Glauben der Kirche wie-
der vermehrt unter die Menschen zu tragen, wie es der 
Auftrag Christi besagt. 

Wie sieht das nun in unserem Fall konkret aus? Einer-
seits betreiben wir aktiv Glaubensverkündigung über 
verschiedene soziale Medien (Facebook, Instagram, X), 
außerdem besuchen wir immer wieder kirchliche Groß-
veranstaltungen, wie zum Beispiel Katholiken-Tage oder 
die MEHR-Konferenz, um dort vor Ort mit unterschied-
lichen Christen ins Gespräch zu kommen. Andererseits 
sind wir auch kirchenpolitisch aktiv. Wir geben eigene 
Pressemitteilungen zu aktuellen kirchlichen Themen und 
Streitfragen heraus, außerdem stehen wir für Presse-
Anfragen zur Verfügung, geben Interviews für Radio und 
Fernsehen oder organisieren Kundgebungen vor Ort, 
zum Beispiel bei der Vollversammlung der DBK oder sei-
nerzeit vor Veranstaltungsräumen des Synodalen Wegs.

Entstehung

Maria 1.0 wurde im Mai 2019 als Für-Bewegung-hin-
zu-Gott in direkter Reaktion auf die sogenannte Refor-
minitiative Maria 2.0 gegründet. Diese Initiative fordert 
unter anderem die Aufhebung des PfIichtzölibates, den 
Zugang für Frauen zu allen kirchlichen Ämtern, vor allem 
zu den Weiheämtern, sowie eine Demokratisierung der 
Kirche. Unsere Gründerin zeigte durch die Initiative Ma-
ria 1.0, dass Maria 2.0 keinen Anspruch darauf hat, für 
alle Frauen innerhalb der katholischen Kirche sprechen 
zu können. Sie zeigte, dass es katholische Frauen gibt, 
die ebenso für die lückenlose Aufklärung von Missbrauch 
und eine Reform im Sinne einer geistlichen Erneuerung 

Clara Steinbrecher:

Maria 1.0 

Eine Initiative, die den Glauben der Kirche leben will



DER FELS 10/2025 � 297

in der Kirche einstehen, ohne dabei direkt Glaubensgut 
oder die Lehren der Kirche in Frage zu stellen. 

Maria 1.0 steht also für eine Erneuerung der katho-
lischen Kirche im Sinne einer Neu-Evangelisierung. Wir 
glauben, dass die Lehre der römisch-katholischen Kirche 
für jede Person zu jeder Zeit gut und förderlich ist, so-
lange sie authentisch gelebt wird. Allerdings brauchen 
wir neue Mittel und Wege, den Menschen von heute 
die Lehre der Kirche nahezubringen. Wir benötigen also 
eine Anpassung der Verkündigung, und nicht der Lehre. 
Gleichsam müssen wir aber auch bei uns selbst anfan-
gen und uns fragen, ob wir den katholischen Glauben 
authentisch leben, wirklich versuchen, in unserem Le-
ben nach den Geboten Gottes zu handeln; denn nur so 
können wir die Lehre auch anderen näher bringen, ohne 
Heuchler zu sein. 

Wie Sie uns 
unterstützen können

Die erste und wichtigste Unterstützung, die Sie uns für 
unsere Arbeit am Reich Gottes zuteil werden lassen kön-
nen, ist Ihre Stimme im Gebet. Denn wir können nichts 
bewirken, wenn nicht Gott uns zuerst vorausgeht und 
uns den Weg zeigt. Daher ist das Gebet der Schlüssel 
zum Erfolg eines jeden Werkes am Reich Gottes.

Neben dem Gebet können Sie auch selbst mehr oder 
weniger aktiv werden, in dem Sie sich als Unterstützer 
auf unserer Website www.mariaeinspunktnull.de eintra-
gen und sich für den Newsletter anmelden oder sich auf 
selbiger Website kostenlos Plakate, Flyer und weiteres 
Werbe- und Infomaterial zusenden lassen, das Sie etwa 
unter Freunden verteilen oder in Kirchen auslegen kön-
nen, um auf die Anliegen unserer Initiative aufmerksam 
zu machen.

Wenn Sie den Druck von neuen Plakaten und Flyern 
oder unsere Informationsstände an Großveranstaltun-
gen direkt finanziell unterstützen wollen, ist das über 
eine steuerlich absetzbare Spende an unsere Treuhand-
stiftung möglich.

Sollten Sie darüber hinaus den Wunsch haben, uns 
persönlich zu unterstützen, indem Sie entweder mit uns 
in der Öffentlichkeit, auf Veranstaltungen, im Radio oder 
Fernsehen Gesicht zeigen, oder indem Sie unser digitales 
Apostolat durch das Schreiben und Gestalten von Bei-
trägen für die sozialen Medien bereichern wollen, dann 
melden Sie sicher gern per Mail unter info@mariaeins-
punktnull.de 



298� DER FELS 10/2025

50 französische Laien und Priester, 
die 1944 und 1945 als Märtyrer 

in Deutschland starben, werden am 
13. Dezember in Paris seliggespro-
chen. Einer von ihnen ist Abbé Pierre 
de Porcaro, der 1943 inkognito nach 
Dresden kam. Gegenüber dem Pfarrer 
der Gemeinde „Heilige Familie“ in 
Zschachwitz, Dr. Ludwig Baum, lüf-
tete der als Arbeiter in einer Karton-
fabrik getarnte Porcaro mit drei Wor-
ten sein Inkognito: „Ich bin Priester“. 
Damit setzte er sein Leben aufs Spiel. 
Aber Baum war ein Gegner das Na-
tionalsozialismus. Deshalb wurde aus 
der Begegnung eine fruchtbare Zu-
sammenarbeit. Pierre de Porcaro war 
mit Billigung seines Bischofs nach 
Deutschland gekommen, um Lands-
leuten beizustehen, die dort Zwangs-
arbeit leisten mussten. Seelsorgeri-
sche Betreuung für sie war streng 
verboten. Aber auch Laien, vor allem 
katholische Pfadfinder und Mitglieder 
der Jeunesse Ouvrière Chrétienne, 
der Christlichen Arbeiterjugend, die 
selbst Zwangsarbeit leisten mussten, 
kümmerten sich damals spirituell um 
die Deportierten. Sie waren mit den 
Kameraden in den selben Lagern ein-
gesperrt.  Allen war bewusst, dass sie 

täglich ihr Leben riskierten. Die 50 
Märtyrer starben in Konzentrationsla-
gern, wurden hingerichtet oder kamen 
nach ihrer Befreiung bei Kriegsende 
an den Folgen ihrer Haft ums Leben. 
Für alle hatte bereits 1988 ein Selig-
sprechungsverfahren begonnen, das 
jetzt erfolgreich abgeschlossen wird. 
Papst Leo XIV. hatte kürzlich ihr Mar-
tyrium anerkannt. Ein Wunder auf 
ihre Fürsprache hin war damit nicht 
mehr nötig. Dieser Artikel schildert 
beispielhaft eines von 50 Schicksalen, 
die sich 1944 und 1945 ereigneten.

Der Vikar Pierre de Porcaro war 
als bei Kriegsbeginn eingezogener 
Militärgeistlicher in deutsche Gefan-
genschaft geraten, wurde aber wieder 
entlassen, weil er kein kämpfender 
Soldat gewesen war. Er wurde wie 
vor der Einberufung wieder Vikar im 
Ballungsraum Paris. 1943 erklärte er 
sich zum illegalen Einsatz in Deutsch-
land bereit und bekam die Stelle in der 
Dresdener Kartonfabrik. Er war auch 
kein Zwangsarbeiter, sondern  frei-
willig in Deutschland und lebte des-
halb nicht in einem Lager. Er arbeitete 
sechs Tage in der Woche täglich viele 
Stunden und knüpfte in seiner knap-
pen Freizeit Kontakte. Nach und nach 
gründete er mehr als ein Dutzend ka-
tholische Studienkreise, feierte heim-
lich Messen und half seinen Lands-
leuten auch bei Alltagssorgen. Nach 
einem Arbeitsunfall bekam er kurz 
Heimaturlaub, kehrte aber  trotz des 
Risikos nach Dresden zurück. Die Be-
kanntschaft mit Pfarrer Dr. Baum war 
für den Untergrundpriester und seine 
geheime französische Gemeinde ein 
Glücksfall. Seit sie sich kannten, fei-
erten sie samstagnachmittags mit den 
Zwangsarbeitern in Schachwitz  die 
Messe.

Sechs von 22 Untergrundpriestern 
gingen trotz ihrer Bemühungen, un-
erkannt zu bleiben, bald der Gestapo 

Klemens Hogen-Ostlender:

Seligsprechungen am 13. Dezember

ins Netz. Pierre de Porcaro konnte 
aber bis zum 11. September 1944 
sein Apostolat fortsetzen. Dann ver-
riet ihn ein Denunziant. Die Gestapo 
nahm ihn fest. Gut vier Monate saß 
er in Dresden im Gefängnis. Den Ver-
nehmungsbeamten gegenüber bereute 
er nichts und gab zu Protokoll: „Ich 
bin sehr glücklich. Nun können Sie 
mit mir tun, was Sie wollen“. Am 20. 
Januar 1945 kam er ins KZ Dachau. 
Dort waren insgesamt  mehr als 2700 
Geistliche inhaftiert, von denen über 
1000 starben. Sieben Wochen lang 
überlebte Porcaro Folter, Hunger und 
katastrophale hygienische Bedingun-
gen. Am 12. März 1945 beendete eine 
Typhusinfektion sein Leben. Er hatte 
gegenüber einem Kameraden aus-
drücklich „das Opfer, das mir aufer-
legt wurde“, akzeptiert.  Außer Abbé 
Porcaro starben auch Victor Dillard, 
Jean Bernier und René Boitier in Da-
chau. Henri Euzenat wurde noch nach 
Gusen verlegt und dort getötet.

Unter www.selige-kzdachau.de 
gibt es ausführlichere Informationen 
über die fünf der 50 Märtyrer, die 
nach Dachau deportiert wurden.

Pierre de Porcaros Karteikarte 
aus dem KZ Dachau mit dem Todesdatum 

Pierre de Porcaro 
bei der Arbeit in der Kartonfabrik. 

Der Dresdner Pfarrer Dr. Ludwig Baum 
unterstützte Pierre de Porcaro bei der illegalen 

Seelsorge für französisch Zwangsarbeiter



DER FELS 10/2025 � 299

 Im Konzentrationslager Dachau wurden einige der neuen Märtyrer eingekerkert. „Skelette im 
Stacheldraht“ heißt dieses Monument, das in der Gedenkstätte an die Leiden aller Häftlinge erinnert

Zwangsarbeiter aus Frankreich wurden während der Kriegsjahre in Deutschland in solchen 
Lagern, ähnlich denen für Kriegsgefangene, interniert

So fröhlich wie auf diesem Propagandabild ging es bei der Abreise französischer Zwangsarbeiter 
nach Deutschland nicht unbedingt zu

Das sind die Namen der 
50 künftigen Seligen:

Christliche Arbeiterjugend: 
Bernard Lemaire † 11.4.1944, 
Jean Mestre † 5.5.1944,  
Maurice Grandet 12.10.1944,
Alfredo Dall´Olio † 31.10.1944, 
André Parsy 26.12.1944, 
Claude-Colbert Lebeau 3.1.1945, 
Eugène Lemoine 8.2.1945, 
André Vallée 15.2.1945, 
René Rouzé 18.2.1945, 
Marcel Touquet 24.2.1945, 
Jean Lépicier 20.3.1945, 
Lucien Croci 27.3.1945, 
Henri Marrannes 4.4.1945, 
Jean Perriolat 14.4.1945,  
Camille Millet 15.4.1945, 
Louis Pourtois 20.4.1945, 
René Ponsin 22.4.1945,
Henri Euzenat 25.4.1945, 
Marcel Carrier 6.5.1945.

Christliche Studentenjugend: 
Jean Chavet, † 24.4.1945.

Pfadfinder:  
Joel Anglès Auriac †6.12.1944, 
Robert Bauvais † 10.1.1945, 
Gaston Raoult † 16.1.1945, 
Robert Défossez † 17.1.1945, 
Louis Didion † 16.2.1945, 
Robert Saumont † 9.4.1945, 
Philippe-Maurice Bouchard † 12.4.1945, 
Raymond Louvaux † 18.4.1945, 
Bernard Morizot  † 20.4.1945, 
Bernard Perrin † 22.4.1945, 
Jean Préhu † 27.4.1945, 
René Boitier † 1.5.1945, 
Jean Bernier † 16.6.1945.

Seminaristen:  
Roger Vallée † 29.10.1944, 
Jean Tinturier † 16.3.1945, 
Jean Duthu †13.5.1945.

Ordensbrüder:  
Gérard Cendrier † 241.1945,  
André Boucher  † 15.3.1945,
Paul Le Ber † 12.4.1945, 
Louis Paraire † 26.4.1945 
(alle Franziskaner).

Priester: 
Raymond Cairé † 22.10.1944, 
Pascal Vergez † 12.12.1944, 
Louis Doumain † 20.12.1944, 
Victor Dillard † 12.1.1945, 
Jules Grand † 16.1.1945, 
Pierre de Porcaro † 12.3.1945, 
Antoine Charmet † 2.4.1945, 
Maurice Rondeau † 3.5.1945, 
Jean Batiffol † 8.5.1945, 
René Giraudet † 12.6.1945.



300� DER FELS 10/2025

Auf 
dem 

Prüfstand

„Klarheit in einer Welt 
der Verwirrung“

Zeitgenossen weisen darauf hin, 
dass der heilige Paulus, der größte 
Missionar der Kirche, alle Möglich-
keiten, die die digitale Zeit zur Ver-
fügung stellt, heute nutzen würde, 
die Botschaft Jesu unter die Leute zu 
bringen. 

Der Verfasser des Artikels: Die 
Influencer des Papstes (Augsburger 
Allgemeine Zeitung, 30.7.25) nennt 
in seinem Artikel einige „Influencer 
der Kirche“ beispielsweise Xiskya 
Valladares. Sie beantwortet bspw. 
die Frage, „ob Homosexualität Sün-
de sei“ korrekt mit Homosexualität 
sei nach katholischer Lehre „selbst 
keine Sünde, der homosexuelle Akt 
aber schon“. Die 56jährige Nonne 
wurde von Papst Franziskus zur Bi-
schofssynode 2023 eingeladen. Sie 
ist Gründerin des Vereins für Inter-
net-Evangelisierung „iMisiò“. Auf 
Tiktok (Möglichkeit des Anschau-
ens von Kurzvideos im Internet) nä-
hert sie sich der Marke von 800.000 
Followern (die den Kanal eines 
anderen Nutzers abonniert haben). 
Valadares war am Sonntag (3. Au-
gust 25) beim Eucharistischen Kon-
gress mit Papst Leo XIV in Rom. 
Der erfolgreichste Internetstar der 
katholischen Kirche ist Padre Fa-
bio de Melo/Brasilien. Er hat auf 
Instagram 26 Mio. Follower. Fabio 
de Melo lehrt Theologie an einer 
katholischen Universität und nutzt 
die digitalen Medien zur Glaubens-
vermittlung. Er ist Mitglied der 
Herz-Jesu-Priester und war auch in 
Rom anwesend. Für Fabio de Melo 
ist Internet die beste „Message der 
Welt“.

Die Aktivität der Influencer hat 
Auftrieb durch Carlo Acutis erfah-
ren. Er hat die „Eucharistie-Wun-
der“ im Internet dokumentiert. Er 
wurde am 7. September heiligge-
sprochen.

Im deutschsprachigen Raum gibt 
es auch erfolgreiche katholische In-
fluencer, z.B. Jana Hochhalter und 
Jasmin Neubauer. Sie vertreten u.a. 
die katholische Lehre „keinen Sex 
vor der Ehe zu haben“. Kritiker be-
zeichnen solche Ansichten, die der 
katholischen Lehre entsprechen, als 
fundamentalistisch. Hochhalter kon-
tert mit „Klarheit in einer Welt der 
Verwirrung“ zu sorgen. 

„Kirche muss mit der Zeit gehen“

„Kirche muss mit der Zeit gehen“ 
mit dieser Überschrift schreibt KNA 
einen Artikel, durch den bewiesen 
werden soll, dass „zu viel Tradition 
Menschen abstößt“. Die Frage ist, wa-
rum diese Behauptung, die eindeutig 
Jesus Christus widerspricht, nicht mit 
dem Namen des KNA-Artikelschrei-
bers versehen ist. Denn KNA heißt 
nur Katholische Nachrichten Agentur. 

Es ist heute kein Problem, einen 
„Wissenschaftler“ für jede Behaup-
tung zu finden. Er muss nur die Vor
aussetzung mitbringen, dass er eine 
bestimmte Meinung stützt. In die-
sem Fall ist es der Religionssoziolo-
ge Detlef Pollack. Er hält, lt. Bericht 
der KNA, eine „Rückkehr zu mehr 
religiöser Tradition für ein schlechtes 
Mittel gegen den Glaubensschwund 
in der Gesellschaft. Für die Mehrheit 
wäre das eher abstoßend … Etwa mit 
Blick auf die lateinische Messe … 
Es gebe eine gesamtgesellschaftli-
che Tendenz zu liberalen Werten und 
Selbstbestimmung und der Akzeptanz 
von Homosexualität. Wenn die Kirche 
nicht mit der Zeit geht, würde sie noch 
mehr Menschen verlieren und nur 
wenige gewinnen“. Das posaunt der 
Leiter des Zentrums für Religion und 
Moderne an der Universität Münster. 

„Weltweit sei die Säkularisierung 
zu einem zentralen Trend geworden“. 
Die „Religion“ erfährt nach Pollack 
einen „dramatischen, historischen, 
beispiellosen Bedeutungsrückgang“. 
Pollack versucht das mit einer Reihe 
von Ländern zu belegen. Es stimmt 
aber für die katholische Kirche insge-
samt, auf die Pollacks Bemühungen 
abzielen, nicht. Die katholische Kir-
che wächst, obwohl in Westeuropa 
und in anderen Ländern die Zahl der 
Gläubigen abnimmt. Aber in Afrika 
kommen so viele Gläubige hinzu, 

dass die Zahl auf 1,4 Mrd. zugenom-
men hat. 

Detlef Pollack unterlässt darazf 
gubtzweisen, dass selbst in den Län-
dern, in denen die Zahl der Gläubigen 
abnimmt, gegenläufige Entwicklung 
durch die Neuevangelisierung statt-
finden. Er unterlässt auch darüber zu 
berichten, dass in diesen Tagen über 
eine Mio. junger Menschen nach Rom 
gekommen ist, um mit Papst Leo eine 
Eucharistische Anbetung zu feiern.

Warum unterzeichnet diese No-
tiz in „Heinrichsblatt der Erzdiözese 
Bamberg, Nr. 31, 3. August 2025, S. 
4“ niemand mit seinem Namen?

Erwartungen des 
Zentralkomitees an den Papst

Die Präsidentin des ZdK, Dr. Irme 
Stetter-Karp, drängt schon 100 Tage 
nach der Wahl von Papst Leo XIV. auf 
Reformen: „Wir erwarten innerkirch-
lich ein straffes Tempo bezüglich des 
Abbaus von Klerikalismus und ein 
Ende der Diskriminierung von Frauen 
bei den Weiheämtern … Der Wandel 
der Kirche drängt aus unserer Sicht 
…“ deshalb gebe es Erwartungen … 
„Ich sehe Anzeichen für Papst Leos 
Reformwillen. In wieweit die Anzei-
chen tragen werden und zu struktu-
rellen Schritten führen, kann ich noch 
nicht sagen“ … „Ich denke, wir müs-
sen ihm Zeit lassen. Es gilt ihn wei-
ter zu beobachten. Irgendwann wird 
seine erste Enzyklika kommen, dann 
wissen wir mehr über die Schwer-
punkte seines Pontifikats“ (KNA in 
Heinrichsblatt Nr. 34, 24.8.25, S. 2).�

„Der rechte Geist“ drängt 
nach Expansion

Das Kloster Heiligenkreuz wurde 
1133 gegründet. Es ist bekannt für 
seine ununterbrochene klösterliche 
Tradition. Neben der Hochschule 
„Benedikt XVI.“ mit 300 Studenten 
führten sie auch das Priesterseminar 
„Leopoldinum“ mit rund 40 Semina-
risten. Dem Kloster Heiligenkreuz ist 
weiter die Seelsorge von 21 Pfarreien 
übertragen. 

Heiligenkreuz hat in Neuzelle in 
Brandenburg vor sieben Jahren ein 
zusätzliches Zisterzienserkloster er-
öffnet. Der rechte Geist drängt nach 
Expansion! Die Kirche hat selbst im 
Neuheidentum Zukunft. 



DER FELS 10/2025 � 301

�
Anmerkungen zum Artikel 

„Die Kirche ist mir wurscht“

in AZ 23. August 25, Nr. 193
„Wir haben nicht die Kraft, die 

Welt zu verändern“ sagt Christian 
Stückl (Regisseur, Oberammergauer 
Passionsspielleiter, Münchner Thea-
terintendant) in seinem Interview in 
dem o.a. Interview der Augsburger 
Allgemeinen. Das ist eine Anma-
ßung! Mutter Teresa von Kalkut-
ta gibt dazu die passende Antwort. 
Wenn wir uns verändern, verändern 
wir immer unser Umfeld, nicht nur 
uns selber. Die Kettenraucher oder 
Trinker wissen das besser als Chris-
tian Stückl. Die ungezählten Chris-
ten, die für die Wahrheit mit ihrem 
Leben Zeugnis geben, wissen auch 
das besser als Stückl. Er sagt in sei-
nem Interview „ich mache Theater 
nur, weil ich es gerne mache“. Das 
ist seine Selbstbefriedigung. Stückl 
sagt weiter im Interview „… dass 
der Abstand von dem, was wir von 
Jesus erzählen und der Kirche noch 
einmal um einiges größer geworden 
ist. Vor zehn Jahren habe ich mich 
über Kirche noch aufgeregt, richtig 
aufgeregt und jetzt merke ich, sie 
ist mir wurscht. Sie ist weder sozial, 
noch moralisch ein Vorbild für uns. 
Wie kriegt man also die Geschichte 
nochmal so erzählt, dass die Leute 
nicht das Gefühl haben, wir sind Re-
ligionslehrer auf der Bühne – das ist 
die große Herausforderung, auch wie 
wir die jungen Leute erreichen“. 

Hier spricht eine gigantische Vor-
eingenommenheit. Stückl kennt 
sicher nicht das Verhalten von Ka-
tholiken weltweit. Er urteilt aber 
weltweit. Er sagt uns nicht, was ihn 
damals aufgeregt hat, ob das die Welt 
nur von Oberammergau war erfahren 
wir nicht, schon gar nicht, wie sich 
Katholiken weltweit verhalten haben 
und ihren Kopf für die Wahrheit hin-
gehalten haben. Er weiß auch nicht, 
ob Menschen aus den von ihm in-
szenierten Stücken, mit irgendeinem 
Vorsatz heimgegangen sind. 

Wie wäre es, wenn Stückl das Le-
ben, das Jesus Christus wirklich er-
lebt hat, auf die Bühne bringen wür-
de?

Die Behauptung im Interview „die 
Welt geht nicht rückwärts, sondern 
vorwärts“ ist eine reine Behauptung. 
Stückl sollte vielleicht Menschen in 
China, Nordkorea, Pakistan, Russ-

land und auch in manchen Senio-
renheimen, wo man das ganz anders 
sieht, in den Blick nehmen.

Anmerkungen zu 
„Leos christologischer Wende – 

Verkündigung lässt einen 
roten Faden erkennen“

Anmerkungen zum o.a. Beitrag 
von Guido Horst in der Tagespost 
vom 28.8.25.

Elemente der Sicht Leos XIV. auf 
die Aufgabe der Kirche in der Welt 
von heute sind „Bausteine“ der Mis-
sion, der sich die Verantwortlichen 
und Gläubigen stellen müssen.

Am 23.8.25 hat der neue Papst ka-
tholische Politiker und Gesetzgeber 
ermutigt, eine Welt zu gestalten, „in 
der Macht durch das Gewissen ge-
zügelt und das Recht in den Dienst 
gestellt wird“.

Veränderungen sind möglich!
Die Teilnehmer der Jahresver-

sammlung des „International Catho-
lic Legislators Network“ (ICLN) bat 
er „Ich ermutige Sie jene gefährliche 
und selbstzerstörerische Haltung zu-
rückzuweisen… die sagt, dass sich 
ohnehin nichts ändern könne“. Dazu 
der heilige Augustinus: … „Die ir-
dische Gesellschaft mit den Worten 
des Reiches Gottes zu durchdringen 
und so menschliches Wachstum zu 
ermöglichen“. Diese Vision gebe bei 
den heutigen Veränderungen Halt: Bei 
dem „Aufkommen neuer Machtzent-
ren, des Wandels alter Allianzen und 
des Einflusses globaler Konzerne und 
Technologien und den gewaltsamen 
Konflikten“ (Leo XIV.).

Die kirchliche Sicht auf den Men-
schen wurzele im Naturrecht, „der 
moralischen Ordnung, die Gott ins 
menschliche Herz eingeschrieben 
hat“. Die gute Entwicklung des 
Menschen „umfasst die Freiheit, die 
Wahrheit zu suchen, Gott zu vereh-
ren und Familien in Frieden zu grün-
den“ (Leo XIV.). Der Papst fügt an 
… „dass wir eine Politik und eine 
Wirtschaft der Hoffnung brauchen“. 

Nein zur indigenen und 
ökologischen Ideologie

Leo XIV. korrigiert Tendenzen, 
etwas anderes in den Mittelpunkt 
als Christus zu stellen. Er korrigiert 
damit den lateinamerikanischen Bi-
schofsrat CELAM, der in Rio de 

Janeiro kürzlich behauptet hat: „Un-
sere Völker leiden unter bewaffne-
ten Konflikten, anhaltender Gewalt, 
dem Geist des Drogenhandels, der 
erzwungenen Migration, der Un-
sicherheit der Familien, der politi-
schen Polarisierung“. Das sind Fehl-
entwicklungen. „Wir wollen Zeugen 
einer integralen Ökologie sein und 
Entwicklungsmodelle fördern, die 
die Menschenwürde und die Schöp-
fung respektieren“. 

Leos Antwort traf ins Herz einer 
„sozioökologischen Schwerlastig-
keit“ in den lateinamerikanischen Bi-
schofsgremien. Der Papst wurde un-
terstützt von Clodovis Boff: Es sei an 
der Zeit „Christus aus dem Schatten 
zu holen und ans Licht zu bringen. 
Es ist Zeit, seinen absoluten Vorrang 
wieder herzustellen, sowohl in der 
Kirche als auch in der Evangelisie-
rung, in der Ethik und in der Politik 
ihre wahre Mission als verwandeln-
de Kraft annimmt“. Clodovis Boff 
fordert, dass die Kirche „auf ihrem 
christologischen Wesen gründet und 
einem umfassenden verwandelnden 
Christozentrismus“. 

Das „gute Leben“ gibt es 
nur in Jesus Christus

Leo XIV. schrieb an die Bischö-
fe am Amazonas in ihrer Seelsor-
ge „drei miteinander verbundene 
Dimensionen“ zu beachten: Den 
Auftrag der Kirche allen Menschen 
das Evangelium zu verkünden, die 
gerechte Behandlung der in Ama-
zonien lebenden Menschen und die 
Sorge für das „gemeinsame Haus“. 
Dann stellt Leo klar, dass die „indi-
gene Lebenswirklichkeit“ keine neue 
Quelle der Offenbarung sei. Das ist 
eine „Mystifizierung“. Das gute Le-
ben gebe es nur in Christus. Gott 
habe den Menschen an die Spitze 
der Schöpfung gestellt. „Leo zen-
triert die Dinge neu und stellt den 
Schöpfer mit Jesus Christus ins Zen-
trum aller Glaubensvollzüge und der 
kirchlichen Pastoral“. Das erinnert 
an Andé Frossard. „Er wurde durch 
eine besondere Erfahrung als zwan-
zigjähriger Atheist ohne jede innere 
Vorbereitung in fünf Minuten zum 
katholischen Glauben bekehrt. Sie 
(die Kirche) sollte doch wissen, dass 
es überhaupt keine Hoffnung für die 
Menschen gibt als die Christliche“. 
(Marius Reiser, Pilger der Hoffnung 
in der biblischen Tradition im Fels 
August/September 25, S. 230)



302� DER FELS 10/2025

Titelbildbeschreibung

Papst Johannes Paul II.

Gelassen sitzt Papst Johannes Paul 
II. auf einem Sessel. Auf dem Haupt 
trägt er ein Pileolus, über der weißen 
Soutane liegt die rote Mozetta und da-
rüber hängt eine weiße Stola.  Schon 
diese Kleidung deutet an, dass er in 
der langen Tradition seiner 263 Vor-
gänger steht. Freundlich und gelas-
sen blickt er aus dem Bild. Sein Haar 
ist schon etwas schütter und auf sei-
ner Stirne erkennt man Falten.

Wichtige Daten seines Lebens:  1920 
in Wadowice (Polen) geboren, 1946 
zum Priester geweiht, 1958 zum Bi-
schof erhoben und 1978 zum 264. 
Papst gewählt. Er gilt als großer 
Verehrer der Gottesgebärerin, der er 
sein Überleben eines Attentats 1981 
verdankte. Den damaligen diktato-
rischen  Machthabern des Ostens 
rief er zu, dass Religionsfreiheit ein 
Menschenrecht ist. In seiner „Theo-
logie des Leibes“ verdeutlicht er mit 
dem ehelichen Einswerden von Mann 
und Frau das katholische und damit 
biblische Verständnis der Ehe.  In der 
Bibel steht: „als Mann und Frau schuf 
er sie“. Abtreibung war für ihn Mord 
an einem ungeborenen Menschen 
und deshalb zwang er die deutschen 
Bischöfe keine Beratungsscheine 
mehr auszustellen. Nach seiner Auf-
fassung hatte er selbst als Papst kein 
Recht,  Frauenordination  zu erlau-
ben. Er führte die katholische Kirche 
bis 2005 in konsequenter Barmher-
zigkeit durch die Zeit und wurde be-
reits 2014 heiliggesprochen.
� Alois Epple

Buchbesprechung / Leserbrief

Sylvia und Alfred Sobel: Es wird Zeit, wieder an 
Gott zu denken: Glaubenszeugnisse, Verlag Media 
Maria 13,95 Euro; ISBN 978-3947931996

Im vorliegenden Buch kommen sieben Frauen und 
Männer zu Wort, die Gottes Wirken in ihrem Leben er-
fahren haben. Sie bezeugen dies in einer Zeit, in der 
sich immer mehr Menschen von Glaube und Kirche 
abwenden. Deshalb sind diese lebendigen und leiden-
schaftlichen Glaubenszeugnisse heute so wertvoll. Sie 
sind so vielfältig wie das Leben selbst: blitzartige Be-
kehrungen, aber ebenso langsame, von Hoffnung und 
Zweifel geprägte Glaubenswege. Papst Benedikt XVI. 
prägte den weisen Ausspruch: „Es gibt so viele Wege 
zu Gott, wie es Menschen gibt.“ Die hier vorgestellten 
Konvertiten haben diesen Weg zu Gott in der katholi-
schen Kirche mit ihren reichen spirituellen Schätzen gesucht und gefunden. Das Buch 
liest sich flüssig und eignet sich u.a. als Geschenk zur Firmung und anderen Anlässen.

Am Sonntag dem 7. September 2025 
wurden im Vatikan zwei Männer heilig 
gesprochen. Der eine, noch als Teenager 
verstorben, ist Carlo Acutis. Das ist noch 
nicht sehr lange her. Ich will das nicht kri-
tisieren. Ich gehe davon aus, dass der jun-
ge Mann ein gottgefälliges Leben geführt 
und sich, wie es heißt, stark über moder-
ne Medien für den katholischen Glauben 
eingesetzt hat. Wir dürfen uns also über 
einen sehr jungen neuen Heiligen freuen.

Was mich aber zutiefst betrübt, mir 
das Herz schwer macht, das ist, dass es 
bis heute auf sich warten läßt, dass Papst 
Pius XII. heilig gesprochen wurde. Dafür 
bete und trete ich seit Jahren ein. Dieser 
wunderbare Papst Eugenio Pacelli hat 
ein so schwieriges Ponitikat in furchtba-
rer Zeit inne gehabt und so vielen Men-
schen – besonders den verfolgten Juden 
– das Leben gerettet. Man lese dazu das 
sehr kenntnisreiche Buch von Pinchas 
E. Lapide „Rom und die Juden“ – Papst 
Pius XII. und die Judenverfolgung. – La-
pide war Jude.

Auch aus meiner eigenen Familienge-
schichte weiß ich von den vielen guten 
Taten Pius XII.. Darüber wurde zu Hause 
viel gesprochen.

Und auch der in hohem Alter verstor-
bene Relator für die Selig- und Heilig-
sprechungen im Vatikan, Pater Peter 
Gumpel SJ, hätte das gerne gehabt. Er 
sagte mir aber am Telefon, dass man von 
interessierter Seite (mir sagte er welche, 
aber ich gebe das nicht weiter), dagegen 
schießt und sich der Vatikan deshalb 
nicht traut. Auch Dr. Dieter Graumann, 
seinerzeit Präsident des Zentralrats der 
Juden in Deutschland kam anläßlich des 
Besuchs des Papstes Benedikt in Berlin 

aus einem Gespräch mit ihm und ver-
kündete in die Fernsehkameras: „Ich 
habe Papst Benedikt ganz klar gesagt, 
dass wir es nicht verstehen würden, 
wenn Papst Pius XII. heilig gesprochen 
würde.“ (Aus dem Gedächtnis zitiert.) 
Er war total dagegen. Und mich empörte 
das, was ich ihm auch schrieb, ohne Ant-
wort zu erhalten.

Auf dem Marktplatz unserer Stadt 
befand sich vor Jahren ein Stand der ev. 
Stadtmission. Ich kam mit einem der 
Mitarbeiter ins Gespräch und erwähnte 
Papst Pius XII.. Darauf er: „Ach, der Na-
zi-Papst.“ Da musste ich schlucken. Er 
war auch nicht bereit, seine Ansicht zu 
überdenken. So haben viele Menschen 
kein richtiges, fundiertes, geschichtli-
ches Wissen. – Jetzt lese ich wieder in 
meiner Tageszeitung, dass man in Berlin 
die Pacelli-Allee, die es seit vielen Jahren 
dort gibt, umbenennen will. Ich empfin-
de das als eine Schande und es zeigt mir 
die Unbedarftheit der Leute, die so etwas 
anstreben. Aber an der Karl-Marx-Straße 
in Berlin-Neukölln rüttelt niemand! Soll 
ich mich empören oder nur traurig sein?

So bete ich zu unserem Vater im Him-
mel: „Allmächtiger Herr, bitte nimm 
Eugenio Pacelli, unseren Papst Pius XII, 
Deinen Stellvertreter auf Erden, der in 
ganz furchtbarer und schwieriger Zeit 
so viel Gutes getan hat, ganz nah zu Dir, 
wenn schon die Menschen ihm nicht 
die Ehre widerfahren lassen, die er ver-
dient.“ – Und doch hoffe ich inständig, 
dass Papst Pius XII. heilig gesprochen 
wird, wenn man heutzutage schon einen 
ganz jungen christlichen „Influenzer“ 
zum Heiligen erhebt.

Romao C. Failutti, Rinteln



DER FELS 10/2025 � 303

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC

Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8, 85051 Ingolstadt

	Klemens Hogen-Ostlender
	 St.-Sebastianus-Straße 11
	 59955 Winterberg

	Johannes Nebel FSO
	 Die geistliche Familie „Das Werk“,
	 Thalbachgasse 10, A-6900 Bregenz 

 	Sylvia Sobel
	 Pasinger Straße 57A, 12309 Berlin

 Clara Steinbrecher, 
	 Leitung der Initiative Maria 1.0 
	 Frühlingstr. 1,83435 Bad Reichenhall 

	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c, 44805 Bochum

	Ursula Zöller
	 Karlstr. 3, 63793 Aschaffenburg

Veranstaltung

Fotonachweise: 
275 Jean Paul Wettstein pexels; 276 LossRom, Ge-
meinfrei; 277 By Edward Burne-Jones Public Domain; 
278 Cottonbro pexels; 279 By John Martin - Google 
Arts & Culture, Public Domain; 280 By Thomas Hum-
mel - Own work, CC BY-SA 4.0; 281 By Raphael - Ro-
yal Collection of  the United Kingdom, Public Domain; 
282 Von Sandro Botticelli - Google Arts & Culture, Ge-
meinfrei; 283 Von Michelangelo Merisi da Caravaggio 
- The Yorck Project, Gemeinfrei; 284/285 kressfoun-
dation.org, public domain;  286 oben: wikipedia com-
mons; Alfons Zimmer; 288 Adolph von Menzel, Public 
domain, via Wikimedia Commons; 289 links: Archiv 
Franz Sales Verlag, rechts: After Carlo Felice Deasti, 
Public domain, via Wikimedia Commons; 290 P. Irr-
gang, Von Wilhelm Irrgang - Familienarchiv, CC0; 292 
Alfons Zimmer; 293 copyright: Sebastian Stüwe; 294 
Von Autor/-in unbekannt - Bundesarchiv, Gemeinfrei; 
295 Von Edgar Beltrán, The Pillar, CC BY-SA 4.0, com-
mons.wikimedia; 296-297 Clara Steinbrecher; 298 
Séminaire de Versailles; Prof. Adolf  Finger; 299 von 
oben: Iuliila mr Creative Commons Attribution-Share 
Alike 4.0 International license, Bundesarchiv CC-SA 
3.0, archidieceja.lodz.p Creative Commons Attribution-
Share Alike 3.0 Unported License
304 Lit.: P. Sales Hess O.S.B., Dachau. Eine Welt ohne 
Gott, Nürnberg 1946; Fotonachweis: Moll, Zeugen, 
Bistum Trier, Priester

Benedikt XVI. Forum in Hamburg 

7.11.2025 bis 9.11.2025
Veranstaltungsort: Haus der kirchlichen Dienste, 
Danziger Straße 64, 20099 Hamburg | benediktxvi-forum.com

Freitag, 07.11.2025 
Pontifikalamt St. Marien-Dom Hamburg | Eröffnung Verlesung 
eines Grußwortes von Erzbischof Dr. Stefan Heße * | Pfarrer Dr. 

Trimpe: Wahrheit im Leben von Papst Benedikt *  | Prof. Dr. Thomas Marschler: Entwi-
ckelt sich die Wahrheit des Glaubens?  * | Gespräch mit Pfarrer Dr. Trimpe und Pfarrer 
Weber: Begegnung mit Papst Benedikt  * 
Samstag, 08.11.2025 
10:00 Domführung (André Gansel - Architekt) | Prof. Dr. Dr. Ralph Weimann: Kirch-
licher Wahrheitsanspruch Last oder Befreiung *  | Prälat Prof. Dr. Markus Graulich: 
Wahrheitsfrage in Gesellschaft und Politik  * | Kurt Kardinal Koch: Warum nicht alles 
gleich gültig ist. Wichtigkeit der Wahrheitsfrage für die Ökumene  * | Pontifikalamt St. 
Marien-Dom Teilnahme aller Orden, Predigt Domkapitular und Dompfarrer Thorsten 
Weber *  | Nightfever und Eucharistische Stunde mit Erzbischof Dr. Stefan Heße 
Sonntag, 09.11.2025 
Pontifikalamt St. Marien-Dom Hauptzelebrant und Predigt Kurt Kardinal Koch  * 
Mit * gekennzeichnete Programmpunkte werden Live im TV von EWTN übertragen
Kurzfristige Änderungen des Programms durch den Veranstalter bleiben vorbehalten! 
Wichtiger Hinweis! Für die Teilnahme am Forum ist eine Anmeldung über den Anmelde-
Button erforderlich! Erst nach Zahlung der Teilnahmegebühr und Erhalt der personalisierten 
Eintrittskarte ist eine Teilnahme möglich. Die Gottesdienste im Rahmen der Veranstaltung 
sind für alle offen – herzliche Einladung!

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im OktobER 2025

Für die Zusammenarbeit 
zwischen verschiedenen 
religiösen Traditionen 

Beten wir, dass die Gläubigen ver-
schiedener religiöser Traditionen 
zur Verteidigung und Förderung von 
Frieden, Gerechtigkeit und mensch-
licher Geschwisterlichkeit zusam-
menarbeiten. 

Gebetsstätte Marienfried - www.marienfried.de

Sühnenacht: Sa 04.10. 20:00 Uhr, Dekan Kurt Susak, Davos (CH)
EXERZITIEN:
13.10.-16.10.2025 „Mein Lebensplan- Gottes Lebensentwurf  für mein Leben am 
Bsp. Mariens, Petrus und Zachäus“ mit Pfr. Dr. Jesu-Paul Manikonda
9.10. - 12.10.2025 „Entscheide Dich, zu lieben! Und tue es effektiv!“ (Die fünf  Sprachen der 
Liebe) mit Pfr. Stefan Eisert
26.10.-30.10.2025 „Heilung und Befreiung“ mit Pfr. Peter Meyer



304� DER FELS 10/2025

Josef Kaspar Zilliken wurde am 
17.9.1872 als Sohn einer Uhr-

macherfamilie in Mayen geboren. 
Nach dem Theologiestudium wurde 
er in Trier am 26.3.1898 zum Priester 
geweiht. Er war von wuchtiger Ge-
stalt und hatte eine unbeugsame in-
nere Haltung, so dass man ihn schon 
im Seminar achtungsvoll „das Pferd“ 
genannt hatte. Viele Jahre verbrach-
te er in den Gemeinden Sulzbach, 
Wolfersweiler und Thalexweiler und 
wurde dann Pfarrer in Prüm. Er er-
kannte früh das antichristliche Re-
gime des Nationalsozialismus und 
lehrte in seinen Predigten die Un-
terscheidung der Geister. Anzeigen, 
Verurteilungen und immer neue Ver-
höre folgten. Die Gestapo war auf 
ihn aufmerksam geworden. Wegen 
der andauernden Probleme wurde er 
1938 nach Wassenach am Laacher 
See versetzt. Ziliken blieb bei seiner 
Meinung über den neuheidnischen 
Staat, was zu weiteren Verhören und 
diversen Strafbefehlen führte.

Am 27.5.1940 besuchte Zilliken 
mit Johannes Schulz (1884-1942), 

dem Pfarrer des Nachbarortes Ni-
ckenich, das Ausflugslokal „Wald-
frieden“ in Wassenach. Plötzlich 
erschien Hermann Göring dort als 
Gast. Während die anderen Anwe-
senden aufstanden und den Mar-
schall mit dem Hitlergruß grüßten, 
ignorierten die beiden Priester ihn 
und seine Begleitoffiziere. Göring 
fühlte sich brüskiert und noch am 
gleichen Abend wurden die Priester 
verhaftet und kamen ins Gefäng-
nis nach Andernach. Am 8.6.1940 
wurde „Schutzhaft“ angeordnet, am 
14.6.1940 Deportation ins KZ Bu-
chenwald. Als besondere Schikane 
mussten Ziliken und Schulz am Vor-
mittag mit erhobenem Arm an einer 
Stange vorbeimarschieren, auf der 
eine SS- Mütze steckte. „Jetzt müs-
sen sie jeden Tag daran vorbeimar-
schieren und den nationalsozialisti-
schen Gruß üben.“ (Göring zu Hitler 
im Juni 1940) Unzählige Male muss-
ten sie auf eine Schiefertafel schrei-
ben: „Jeder Deutsche ist verpflichtet, 
den Reichsmarschall zu grüßen.“ 
Am 31.7.1940 wurden sie in das 

KZ Sachsenhausen-Oranienburg 
überstellt. Sie wurden beschimpft, 
geschlagen, bespuckt, verhöhnt und 
schikaniert. Die Mützen-Übung wur-
de hier fortgesetzt.

Am 14.12.1940 kam er in das KZ 
Dachau, Häftlingsnummer 22 409. Es 
folgte eine Zeit des Strafexerzierens, 
der Stockhiebe, des Hungers und der 
Unmenschlichkeiten, gerade auch für 
die Priester im Priesterblock. Als sei-
ne Kraft gebrochen war, schrieb sein 
Freund Johannes Schulz nach Hause: 
„Dem Päärd [Pferd] geht der Hafer 
aus!“ Die Eingeweihten wussten nun 
Bescheid. Vor seiner Verlegung ins 
Krankenrevier empfing Josef Kaspar 
Ziliken die Krankensalbung. Er starb 
am 3.10.1942. Mithäftling Joos be-
zeugte: „Der kämpferisch hünenhaf-
te Dechant starb wie ein alter Hau-
degen auf dem Schlachtfeld.“ Sein 
Leichnam wurde eingeäschert. Josef 
Zilliken wurde als Zeuge des Herrn 
in das deutsche Martyrologium des 
20. Jahrhunderts aufgenommen.�

�
� Hermann Rieke-Benninghaus

Dechant Josef Kaspar Ziliken
grüßt Göring nicht

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering


