
DER FELS 11/2025 � 305

Katholisches Wort in die Zeit � 56. Jahr November 2025

Papst Leo XIV.:
Über die Liebe zu den Armen� 307

Felizitas Küble:
Vor 25 Jahren starb der 
„Löwe von Fulda“� 312

Dr. Peter Christoph Düren:
„Alle Jubeljahre …“  
Das Heilige Jahr 2025 – 
Bedeutung und Chancen� 316



306� DER FELS 11/2025

Papst Leo XIV.:
Über die Liebe zu den Armen ...........307

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Viva Cristo Rey! ................................311

Felizitas Küble:
Vor 25 Jahren starb der 
„Löwe von Fulda“ ..............................312

Diakon Raymund Fobes:
Mit Subsidiarität zur Gerechtigkeit 
in Staat und Gesellschaft ..................314

Dr. Peter Christoph Düren:
„Alle Jubeljahre …“  
Das Heilige Jahr 2025 – 
Bedeutung und Chancen ..................316

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Ein Hymnus auf den Leib ..................324

Klemens Hogen-Ostlender:
Wie könnte man sie vergessen? .......326

Ursula Zöller:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche:
Abt Franz Pfanner  ............................327

Florian Ripka:
Blutrote Kirchen für die Märtyrer 
von heute  .........................................328

Prälat Ludwig Gschwind:
Die Kindermesse  .............................331

Auf dem Prüfstand ............................332

Bücher ..............................................334
Veranstaltungen  ...............................335

INHALT

Impressum „Der Fels“ November 2025 Seite 335
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: St. Martin und der Bettler
von Giovanni Macolino (1639); 
Katholische Kirche Sagogn
By Giovanni Macolino; upload by Adrian 
Michael - Own work, Public Domain

Foto- und Quellennachweise: Seite 335

Liebe Leser,
wenn das Schiff der Menschheit 
auf den tödlichen Eisberg zu-
läuft, erhebt die Weltkirche ihre 
Stimme. Es ist nicht so, dass sie 
die verbreitete Angst der Men-
schen vor einem dritten Weltkrieg 
nicht kennen würde. Sie will sie 
aber nicht vergrößern. Papst Leo 
wandte sich an alle Katholiken, 
dass sie den Oktoberrosenkranz 
für die Erhaltung des Friedens 
beten sollen.
Der zweite in der Kirche, Kar-
dinal Staatssekretär Pietro Pa-
rolin, stellte fest: „Wir befinden 
uns am Rande des Abgrunds. Es 
gibt derzeit eine Eskalation, die 
Angst macht“ (Vatikanstadt/Rom 
(kath.net/KAP). Die Zeitung „La 
Repubblica“ (online) zitiert den 
erfahrenen Außenpolitiker des 
Papstes mit den Worten: „Wir 
befinden uns wirklich in einem 
Augenblick großer Gefahr. Wenn 
wir jetzt nicht eine Weile auf dem 
eingeschlagenen Weg innehalten, 
laufen wir Gefahr, in eine endlo-
se Eskalation hineinzugeraten, 
und riskieren den Ausbruch eines 
Krieges größerer Tragweite“. 
Parolin betonte: „Er teile die 
Analyse von Italiens Staatsprä-
sident Sergio Mattarella. Dieser 
verglich die Situation in Europa 
nach dem Eindringen russischer 
Drohnen auf polnisches Terri-
torium mit der Lage vor dem 
ersten Weltkrieg 1914“. Parolin 
betonte, „der Heilige Stuhl tue in 
dieser Lage alles in seiner Macht 
stehende für den Frieden und su-
che Kontakt mit allen Akteuren 
– auch mit Putin. Der habe „die 
ausgestreckte Hand des Papstes 
nicht … ergriffen“, so Erzbi-
schof Gänswein (Die Tagespost, 
25.9.25).
Der Vergleich Mattarellas mit 
dem Beginn des Ersten Weltkrie-
ges verwundert. Die Historiker 
sind der Auffassung, dass die 
späteren kriegführenden Mäch-
te in den Krieg „hineingeschlit-
tert“ seien. 

Ist es nicht angebracht Putin 
mit Adolf Hitler zu vergleichen? 
Hitler hat 1938/39 die Unab-
hängigkeit Österreichs und der 
Tschechoslowakei beseitigt und 
ihre Integrität destabilisiert, um 
die Deutschen „heim ins Reich 
zu führen“. Hitler hat die West-
mächte – insbesondere Frank-
reich und Großbritannien – ge-
testet, wieviel ihnen der Frieden 
wert ist. 
Als er dem englischen Premier 
Neville Chamberlain auf dem 
Obersalzberg versprach, er 
habe keine weiteren Regional-
forderungen, sagte der englische 
Premier „Wir haben den Frie-
den gerettet“. Kurz darauf kam 
Hitler mit der Forderung für ei-
nen Korridor nach Danzig. Eine 
französische Zeitung schrieb 
damals „Mourir pour Danzig?“ 
(Sterben für Danzig?), um damit 
auszudrücken, Danzig ist keinen 
Krieg wert. Die Forderung Hit-
lers führte schließlich zum Zwei-
ten Weltkrieg.
Die Erhaltung des Friedens 
rechtfertigt große Opfer. Der 
zweite Weltkrieg – so wird ge-
schätzt – hat rund 55 Mio. Men-
schen das Leben gekostet.
Leo XIV. versucht, mit Anderen, 
den Frieden zu erhalten durch 
das o.a. Gebet, weil er die An-
sicht vertritt „Veränderungen 
sind möglich“. Unterstützen wir 
die Friedensbemühungen des 
Heiligen Vaters!

Mit den besten Grüßen 
aus Kaufering

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 11/2025 � 307

1. „Ich [habe] dir meine Liebe zu-
gewandt“ (Offb 3,9), sagt der 

Herr zu einer christlichen Gemein-
de, die im Gegensatz zu anderen, 
keine Bedeutung oder Ressourcen 
hatte und Gewalt und Verachtung 
ausgesetzt war: Auch wenn „du nur 
geringe Kraft hast, werde ich sie 
kommen lassen, damit sie sich vor 
dir niederwerfen“ (vgl. Offb 3,8-9). 
Dieser Text erinnert an die Worte 
des Lobgesangs Marias: „Er stürzt 
die Mächtigen vom Thron und er-
höht die Niedrigen. Die Hungernden 
beschenkt er mit seinen Gaben und 
lässt die Reichen leer ausgehen“ (Lk 
1,52-53).

2. Die Liebeserklärung im Buch 
der Offenbarung des Johannes 

verweist auf das unerschöpfliche 
Geheimnis, das Papst Franziskus in 
seiner Enzyklika „Dilexit nos“ über 
die göttliche und menschliche Lie-
be des Herzens Christi vertieft hat. 
Darin haben wir bewundert, wie 
Jesus sich „mit den Geringsten der 
Gesellschaft“ identifizierte und wie 
er durch seine vollendete liebende 
Hingabe die Würde jedes Men-
schen sichtbar gemacht hat, umso 
mehr, „je schwächer, elender und 
leidender er ist“. Die Liebe Christi 
zu betrachten „hilft uns, den Lei-
den und Nöten der anderen mehr 
Aufmerksamkeit zu schenken, und 
macht uns stark, an seinem Werk 
der Befreiung mitzuwirken, als 
Werkzeuge für die Verbreitung sei-
ner Liebe“. 

3. Aus diesem Grund bereitete 
Papst Franziskus, in Fortset-

zung der Enzyklika „Dilexit nos“, 
in den letzten Monaten seines Le-
bens eine Apostolische Exhortation 
über die Sorge der Kirche für die 
Armen und mit den Armen vor, die 
den Titel „Dilexi te“ tragen sollte, 
mit dem Gedanken, dass Christus 

sich an jeden Einzelnen von ih-
nen wendet und sagt: Du hast we-
nig Kraft, wenig Macht, aber „ich 
[habe] dir meine Liebe zugewandt“ 
(Offb 3,9). Da ich dieses Projekt 
gewissermaßen als Erbe erhalten 
habe, freue ich mich, es mir – unter 
Hinzufügung einiger Überlegungen 
– zu eigen zu machen und es noch 
in der Anfangsphase meines Pon-
tifikats vorzulegen. Ich teile den 
Wunsch meines verehrten Vorgän-

gers, dass alle Christen den tiefen 
Zusammenhang zwischen der Lie-
be Christi und seinem Ruf, den Ar-
men nahe zu sein, erkennen mögen. 
Auch ich halte es nämlich für nö-
tig, auf diesen Weg der Heiligung 
zu dringen, denn in dem „Aufruf, 
ihn in den Armen und Leidenden zu 
erkennen, offenbart sich das Herz 
Christi selbst, seine Gesinnung und 
seine innersten Entscheidungen, die 
jeder Heilige nachzuahmen sucht“. 

Papst LEO XIV.:

ÜBER DIE LIEBE ZU DEN ARMEN

Anlass und Aktualität des Themas (Red.)

Jean Jouvenet, La Visitation, 1716): 
„Er stürzt die Mächtigen vom Thron und erhöht die Niedrigen“ – In 

Jouvenets barocker Darstellung der Heimsuchung begegnen sich 
Maria und Elisabeth in Demut und Freude: ein Moment, in dem 

Gottes Macht sich in der Sanftmut der Geringen offenbart.



308� DER FELS 11/2025

KAPITEL I
EINIGE WESENTLICHE PUNKTE

4. Die Jünger Jesu kritisierten die 
Frau, die ihm ein sehr kostbares 

wohlriechendes Öl über das Haupt 
gegossen hatte: „Wozu diese Ver-
schwendung?“, sagten sie, „Man hätte 
das Öl teuer verkaufen und das Geld 
den Armen geben können!“. Aber der 
Herr sagte zu ihnen: „Die Armen habt 
ihr immer bei euch, mich aber habt ihr 
nicht immer“ (Mt 26,8-9.11). Diese 
Frau hatte verstanden, dass Jesus der 
demütige und leidende Messias war, 
über den sie ihre Liebe ausgießen 
konnte: Was für ein Trost war dieses 
Salböl auf dem Haupt, das wenige 
Tage später unter Dornen leiden soll-
te! Es war zwar nur eine kleine Tat, 
aber wer leidet, weiß, wie groß auch 
eine kleine Geste der Zuneigung ist 
und wie viel Trost sie bringen kann. 
Jesus versteht das und bestätigt ihre 
zeitlose Gültigkeit: „Auf der ganzen 
Welt, wo dieses Evangelium verkün-
det wird, wird man auch erzählen, was 
sie getan hat, zu ihrem Gedächtnis“ 
(Mt 26,13). Die Einfachheit dieser Tat 
offenbart etwas Großes. Keine Geste 
der Zuneigung, auch nicht die kleins-
te, wird vergessen werden, besonders 
wenn sie denen gilt, die in Schmerz, 
Einsamkeit und Not sind, wie es der 
Herr in dieser Stunde war.

5. Und eben in dieser Perspektive 
verbindet sich die Liebe zum 

Herrn mit der Liebe zu den Armen. 
Jener Jesus, der sagt: „Die Armen 
habt ihr immer bei euch“ (Mt 26,11), 
drückt dasselbe aus, wenn er seinen 
Jüngern verspricht: „Ich bin bei euch 
alle Tage“ (Mt 28,20). Gleichzeitig 
kommen uns wieder die Worte des 
Herrn in den Sinn: „Was ihr für einen 
meiner geringsten Brüder getan habt, 
das habt ihr mir getan“ (Mt 25,40). 
Hier geht es nicht um Wohltätigkeit, 
sondern um Offenbarung: Der Kon-
takt mit denen, die keine Macht und 
kein Ansehen haben, ist eine grundle-
gende Form der Begegnung mit dem 
Herrn der Geschichte. In den Armen 
hat er uns auch weiterhin noch etwas 
zu sagen.

Der heilige Franziskus

6. Papst Franziskus erinnerte an 
die Wahl seines Namens und 

erzählte, dass ihn nach seiner Wahl 

ein befreundeter Kardinal umarmte, 
küsste und ihm sagte: „Vergiss die 
Armen nicht!“ Es handelt sich um 
dieselbe Empfehlung, die die kirch-
lichen Autoritäten dem heiligen Pau-
lus gaben, als er nach Jerusalem hin-
aufging, um seine Sendung prüfen zu 
lassen (vgl. Gal 2,1-10). Jahre später 
konnte der Apostel sagen: „Das zu 
tun, habe ich mich eifrig be-
müht“ (Gal 2,10). Und das 
war auch die Entscheidung 
des heiligen Franz von Assisi: 
Christus selbst war es, der ihn 
in dem Aussätzigen umarmte und 
sein Leben veränderte. Die leucht-
ende Gestalt des Poverello wird uns 
stets weiter inspirieren.

7. Er war es, der vor acht Jahrhun-
derten eine dem Evangelium 

entsprechende Erneuerung unter den 
Christen und in der Gesellschaft sei-
ner Zeit bewirkte. Der junge Franzis-
kus, der zunächst reich und übermü-
tig war, wurde durch die Begegnung 
mit denen, die aus der Gemeinschaft 
ausgeschlossen waren, neu geboren. 
Der von ihm ausgehende Impuls be-
wegt bis heute die Herzen der Gläu-
bigen und vieler Nichtgläubiger und 
„hat die Geschichte verändert“. Das 
Zweite Vatikanische Konzil hat nach 
den Worten des heiligen Paul VI. 
diesen Weg beschritten: „Die alte 
Geschichte vom barmherzigen Sa-
mariter war das Paradigma der Spi-
ritualität des Konzils.“ Ich bin über-
zeugt, dass die vorrangige Option 
für die Armen eine außerordentliche 
Erneuerung sowohl in der Kirche 
als auch in der Gesellschaft bewirkt, 
wenn wir dazu fähig sind, uns von 
unserer Selbstbezogenheit zu befrei-
en und auf ihren Schrei zu hören.

Der Schrei der Armen

8. Hierzu gibt es einen Text aus 
der Heiligen Schrift, von dem 

wir immer ausgehen müssen. Es han-
delt sich um die Offenbarung Gottes 
an Mose am brennenden Dornbusch: 
„Ich habe das Elend meines Volkes 
in Ägypten gesehen und ihre lau-
te Klage über ihre Antreiber habe 
ich gehört. Ich kenne sein Leid. Ich 
bin herabgestiegen, um es der Hand 
der Ägypter zu entreißen […]. Und 
jetzt geh! Ich sende dich“ ( Ex 3,7-
8.10). Gott zeigt sich in Sorge ange-
sichts der Not der Armen: „Als sie 

zum Herrn schrien, setzte ihnen der 
Herr einen Retter ein“ (vgl. Ri 3,15). 
Wenn wir also den Schrei der Armen 
hören, sind wir aufgerufen, mit dem 
Herzen Gottes zu fühlen, der sich 
um die Nöte seiner Kinder und be-
sonders der Bedürftigsten kümmert. 
Bleiben wir hingegen diesem Schrei 
gegenüber gleichgültig, würde der 
Arme gegen uns zum Herrn schrei-

en, und eine Sünde läge auf uns 



DER FELS 11/2025 � 309

(vgl. Dtn 15,9), und wir würden uns 
vom Herzen Gottes selbst entfernen.

9. Die Lebenssituation der Armen 
ist ein Schrei, der in der Ge-

schichte der Menschheit unser eige-
nes Leben, unsere Gesellschaften, 
die politischen und wirtschaftlichen 
Systeme und nicht zuletzt auch die 
Kirche beständig hinterfragt. Im ver-
wundeten Gesicht der Armen sehen 
wir das Leiden der Unschuldigen 
und damit das Leiden Christi selbst. 
Zugleich sollten wir vielleicht besser 
von den vielen Gesichtern der Ar-
men und der Armut sprechen, weil 
es sich um eine facettenreiche Pro-

blematik handelt. Es gibt nämlich 
viele Formen der Armut: die der-

jenigen, denen es materiell am 
Lebensnotwendigen fehlt, die 
Armut derer, die sozial ausge-

grenzt sind und keine Mittel 
haben, um ihrer Würde und 

ihren Fähigkeiten Ausdruck zu 
verleihen, die moralische und 

geistliche Armut, die kulturelle 
Armut, die Armut derjenigen, 
die sich in einer Situation per-

sönlicher oder sozialer Schwä-
che oder Fragilität befinden, 
die Armut derer, die keine 
Rechte, keinen Raum und 

keine Freiheit haben.

10. In diesem Sinne kann man 
sagen, dass das Engagement 

für die Armen und für die Beseiti-
gung der sozialen und strukturellen 
Ursachen der Armut in den vergan-
genen Jahrzehnten zwar an Bedeu-
tung gewonnen hat, aber nach wie 
vor unzureichend bleibt: Auch weil 
die Gesellschaften, in denen wir le-
ben, oft Lebens- und Politikorientie-
rungen bevorzugen, die von zahlrei-

chen Ungleichheiten geprägt sind, 
und daher zu den alten Formen 
der Armut, deren wir uns be-
wusst geworden sind und die 
wir zu bekämpfen versuchen, 
neue, manchmal subtilere und 
gefährlichere Formen hinzu-
kommen. Aus dieser Perspek-
tive ist es sehr zu begrüßen, 
dass die Vereinten Nationen 
die Beseitigung der Armut 
zu einem der Millenni-
umsziele erklärt haben.

11. Mit dem kon-
kreten Enga-

gement für die Armen 

muss auch ein Mentalitätswandel 
einhergehen, der sich auf kulturel-
ler Ebene bemerkbar macht. Die Il-
lusion, dass ein Leben in Wohlstand 
glücklich macht, führt viele Men-
schen nämlich zu einer Lebensein-
stellung, die auf Ansammlung von 
Reichtum und sozialen Erfolg um je-
den Preis ausgerichtet ist, auch wenn 
dies auf Kosten anderer geschieht 
und man dabei von ungerechten ge-
sellschaftlichen Idealen bzw. poli-
tisch-wirtschaftlichen Verhältnissen 
profitiert, die die Stärkeren begüns-
tigen. So sehen wir in einer Welt, in 
der es immer mehr arme Menschen 
gibt, paradoxerweise auch die Zu-
nahme einiger reicher Eliten, die in 
einer Blase sehr komfortabler und 
luxuriöser Bedingungen leben, bei-
nahe in einer anderen Welt im Ver-
gleich zu den einfachen Menschen. 
Das bedeutet, dass es nach wie vor 
– manchmal gut getarnt – eine Kul-
tur gibt, die andere ausgrenzt, ohne 
dies überhapt zu bemerken, und die 
es gleichgültig hinnimmt, dass Mil-
lionen von Menschen verhungern 
oder unter menschenunwürdigen Be-
dingungen überleben. Vor ein paar 
Jahren sorgte das Foto eines leblosen 
Kindes an einem Mittelmeerstrand 
für erhebliches Aufsehen; leider wer-
den derartige Vorkommnisse, von ei-
ner kurzzeitigen Gefühlsregung ab-
gesehen, immer mehr zu irrelevanten 
Randnotizen.

12. Wir dürfen im Hinblick auf 
die Armut nicht unachtsam 

werden. Besonders besorgen uns 
die gravierenden Umstände, in de-
nen sich sehr viele Menschen wegen 
Nahrungs- und Wassermangels be-
finden. Jeden Tag sterben Tausende 
von Menschen an den Folgen von 
Unterernährung. Auch in den rei-
chen Ländern sind die Zahlen der 
Armen nicht weniger besorgniserre-
gend. In Europa gibt es immer mehr 
Familien, die mit ihrem Einkommen 
nicht bis zum Monatsende auskom-
men. Generell ist eine Zunahme ver-
schiedener Formen der Armut zu be-
obachten. Armut ist nicht mehr als 
ein einheitlicher Zustand zu verste-
hen, sondern äußert sich in vielfäl-
tigen Formen wirtschaftlicher und 
sozialer Verarmung und spiegelt das 
Phänomen wachsender Ungleich-
heit auch in allgemein wohlhaben-
den Lebensumfeldern wider. Wir 
erinnern daran: „Doppelt arm sind 



310� DER FELS 11/2025

die Frauen, die Situationen der Aus-
schließung, der Misshandlung und 
der Gewalt erleiden, denn oft haben 
sie geringere Möglichkeiten, ihre 
Rechte zu verteidigen. Und doch 
finden wir auch unter ihnen fortwäh-
rend die bewundernswertesten Ges-
ten eines täglichen Heroismus im 
Schutz und in der Fürsorge für die 
Gebrechlichkeit in ihren Familien.“ 
Obwohl in einigen Ländern wich-
tige Veränderungen zu beobachten 
sind, sind „die Gesellschaften auf 
der ganzen Erde noch lange nicht so 
organisiert, dass sie klar widerspie-
geln, dass die Frauen genau die glei-
che Würde und die gleichen Rechte 
haben wie die Männer. Mit Worten 
behauptet man bestimmte Dinge, 
aber die Entscheidungen und die 
Wirklichkeit schreien eine andere 
Botschaft heraus“, vor allem wenn 
man an die ärmsten Frauen denkt.

Ideologische Vorurteile

13. Jenseits der Daten – die 
manchmal so „interpretiert” 

werden, dass man glauben könn-
te, die Situation der Armen sei gar 
nicht so schlimm –, ist die allgemei-
ne Lage ziemlich klar: „Es gibt wirt-
schaftliche Regeln, die sich für das 
Wachstum als wirksam erwiesen ha-
ben, aber nicht für die ganzheitliche 
Entwicklung des Menschen. Der 
Reichtum ist gewachsen, aber ohne 
Gerechtigkeit, und so entsteht neue 
Armut. Wenn man sagt, dass die mo-
derne Welt die Armut verringert hat, 
dann misst man sie mit Kriterien aus 
anderen Epochen, die mit der heuti-
gen Realität nicht vergleichbar sind. 
In anderen Zeiten galt beispielswei-
se der fehlende Zugang zu Elektri-
zität nicht als Zeichen von Armut 
und war kein Grund für große Not. 
Armut wird immer im Kontext der 
realen Möglichkeiten eines konkre-
ten historischen Moments analy-
siert und verstanden.“ Jenseits von 
besonderen und kontextbezogenen 
Situationen wurde 1984 in einem 
Dokument der Europäischen Ge-
meinschaft festgestellt, dass „ver-
armte Personen Einzelpersonen, Fa-
milien und Personengruppen [sind], 
die über so geringe (materielle, kul-
turelle und soziale) Mittel verfügen, 
dass sie von der Lebensweise ausge-
schlossen sind, die in dem Mitglied-
staat, in dem sie leben, als Minimum 

annehmbar ist“. Wenn wir jedoch 
anerkennen, dass alle Menschen un-
abhängig von ihrem Geburtsort die 
gleiche Würde haben, dürfen wir die 
großen Unterschiede zwischen den 
Ländern und Regionen nicht außer 
Acht lassen.

14. Die Armen gibt es nicht zu-
fällig oder aufgrund eines 

blinden und bitteren Schicksals. 
Noch weniger ist Armut für die 
meisten von ihnen eine freie Ent-
scheidung. Und doch gibt es immer 
noch Personen, die dies behaupten 
und damit ihre Blindheit und Grau-
samkeit offenbaren. Natürlich gibt 
es unter den Armen auch solche, 
die nicht arbeiten wollen, vielleicht 
weil ihre Vorfahren, die ihr ganzes 
Leben lang gearbeitet haben, in Ar-
mut gestorben sind. Aber es gibt 
viele – Männer und Frauen –, die 
dennoch von morgens bis abends ar-
beiten, vielleicht Kartons sammeln 
oder ähnliche Tätigkeiten ausüben, 
obwohl sie wissen, dass diese An-
strengungen nur dem Überleben 
dienen und ihr Leben nicht wirklich 
verbessern werden. Wir dürfen nicht 
sagen, dass die meisten Armen arm 
sind, weil sie sich keine „Verdiens-
te” erworben haben, gemäß jener 
falschen Vorstellung der Meritokra-
tie, nach der scheinbar nur diejeni-
gen Verdienste haben, die im Leben 
erfolgreich gewesen sind.

15. Auch Christen lassen sich 
oft von weltlichen Ideologi-

en oder politischen und wirtschaftli-
chen Orientierungen anstecken, die 
zu ungerechten Verallgemeinerun-
gen und abwegigen Schlussfolge-
rungen führen. Die Tatsache, dass 
praktizierte Nächstenliebe verach-
tet oder lächerlich gemacht wird, 
als handle es sich um die Fixierung 
einiger weniger und nicht um den 
glühenden Kern der kirchlichen 
Sendung, bringt mich zu der Über-
zeugung, dass wir das Evangelium 
immer wieder neu lesen müssen, 
um nicht Gefahr zu laufen, dass eine 
weltliche Gesinnung an seine Stel-
le tritt. Wenn wir nicht aus dem le-
bendigen Strom der Kirche heraus-
fallen wollen, der dem Evangelium 
entspringt und jeden Moment der 
Geschichte fruchtbar werden lässt, 
dürfen wir auf gar keinen Fall die 
Armen vergessen.

� Qu.: LEV



DER FELS 11/2025 � 311

„Mein letztes Wort sollte sein: Es lebe Christus der König! 
So waren ja viele in Spanien und Mexiko in den Tod gegan-
gen. Aber der Schuss fiel eher, als ich es erwartet hatte. Ich 
konnte es nur noch denken: Es lebe Christus der König! Rufen 
konnte ich es nicht mehr.“ In seinen Tagebuchaufzeichnungen 
berichtet der Trierer Pfarrer Josef Reuland vom dramatischs-
ten Moment seines Lebens. Bei Evakuierung der Inhaftierten 
aus dem Gefängnis Bochum erlitt der durch Freisler zu sieben 
Jahren Haft Verurteilte im März 1945 einen Genickschuss. Er 
überlebte.

Es überrascht, dass Reuland sich in seiner Notlage die Mär-
tyrer von Mexiko und Spanien zum Vorbild nimmt. In den Bür-
gerkriegen in Mexiko (1926-1929) und Spanien (1936-1939) 
verloren Tausende Christen ihr Leben. Bei Verfolgungen durch 
antikirchliche Kräfte kamen in Mexiko 3000 Priester um. Viele 
riefen im Sterben: Viva Cristo Rey! Es lebe Christus der Kö-
nig! In Spanien erschossen Milizen der Volksfront-Regierung 
Zehntausende Anhänger von Rechtsparteien, zahlreiche 
Geistliche, Ordensleute, katholische Laien. Die Zahl der durch 
Franco-Anhänger ermordeten Republikaner war noch höher. 

Benedikt XVI.  und Papst Franziskus sprachen viele Hun-
dert Opfer als Märtyrer selig. Solche, die keine Gewalt ange-
wendet hatten und die wegen Hasses auf den Glauben durch 
kirchenfeindliche Kräfte starben. Für beide christlichen Nati-
onen sind diese Bürgerkriege bis heute Drama und Trauma, 
eine große Wunde.

Für Josef Reuland stand in seiner lebensbedrohlichen 
Lage der starke Glaube der mexikanischen und spanischen 
Märtyrer im Vordergrund und ihre letzten Worte „Viva Cristo 
Rey!“. Ein Wachtmeister hatte zuvor einem anderen in der 
Dunkelheit zugerufen, Reuland sei einer von den „schwarzen 
Brüdern“ und müsse weg. 

In seiner Christkönigfrömmigkeit bezeugt Reuland, dass 
für ihn Christus in jeder Lage die letzte Macht innehat. Erst 
wenige Jahre zuvor hatte Papst Pius IX. 1925 im ersten Heili-

gen Jahr des 20. Jahrhunderts das Fest für Christus den Kö-
nig neu eingeführt. Bei der Liturgiereform im Anschluss an 
das Zweite Vaticanum wird der Termin auf den letzten Sonn-
tag im Kirchenjahr verlegt.

In unserem Heiligen Jahr 2025, im 1700. Jubiläumsjahr 
des Konzils von Nizäa, darf der Blick wieder auf einen kleinen 
Satz gelenkt werden, der nach Nizäa ins Große Glaubensbe-
kenntnis eingefügt wurde: Cuius regni non erit finis, seiner 
Herrschaft wird kein Ende sein. Ein Christkönigbekenntnis 
der Väterzeit. Die Heilige Schrift ist voll von solchen Bekennt-
nissen, von prophetischen Vorhersagen über alle vier Evan-
gelien bis zu Paulus und der Johannesoffenbarung. Nach 
dem Lehrschreiben von Pius IX. (Quas Primas, 1925) gilt 
Christi Königsmacht im Persönlichen und im Öffentlichen. 
Er wünscht, dass Christen sie in Verstand, Willen, Herz und 
Leib annehmen. Und Völker und Staaten insgesamt auch, 
damit Friedensordnung erbaut werde. Christi Königtum gilt 
grenzenlos für Erdkreis und Weltall. Wo es nicht anerkannt 
wird, wird es sich dennoch durchsetzen. Auch im Martyrium 
für den Cristo Rey.

Alfons Zimmer:

Viva Cristo Rey!

100 Jahre Christkönigfest. 
Das Zeugnis des Josef Reuland

Cristo-Rey-Statue auf dem mexikanisch Hügel Cubilete. 
Vor allem junge Leute pilgern dorthin. 



312� DER FELS 11/2025

Vor genau einem Vierteljahrhundert verstarb der Oberhir-
te des Bistums Fulda, Erzbischof Johannes Dyba, völlig 

überraschend am 23. Juli 2000. Der unbeugsame Gottesmann wur-
de in der Johanneskapelle des Doms zu Fulda beigesetzt. 

An diesem glaubenskonservativen Bischof schieden sich die Geis-
ter, denn er vertrat ohne Abstriche die Gebote Gottes und die Leh-
re der Kirche in Glaubens- und Sittenfragen. Wenn nötig, hat er die 
scharfsinnige Auseinandersetzung nicht gescheut und dem Zeitgeist 
die Zähne gezeigt – und dies teils humorvoll und schlagfertig.

Kein Wunder, dass er von nicht wenigen Anhängern bereits zu 
Lebzeiten als „Löwe von Fulda“ bezeichnet wurde, denn sein mu-
tiges Auftreten erinnerte sie an den Löwen von Münster, Kardinal 
Clemens August Graf von Galen.  

Die Nachricht von seinem plötzlichen Tod schockierte nicht 
nur „Fans“ und Freunde, sondern ließ auch einige Kritiker in Kir-
che, Politik und Medien schmerzlich erkennen, was sie nun wohl 
vermissen würden: Eine charakterstarke Persönlichkeit mit Profil, 
an der sie sich „abarbeiten“ konnten, der sie gleichwohl einen ge-
wissen inneren Respekt nicht versagten, wie einigen Nachrufen zu 
entnehmen war.

Johannes Dyba wurde wegen seiner kecken Schlagfertigkeit ein 
„Herz mit Berliner Schnauze“ nachgesagt, was auch einen biogra-
phischen Hintergrund aufweist, denn er erblickte am 15.9.1929 
in der damaligen Reichshauptstadt das Licht der Welt, wobei sein 
Vater Felix und seine Mutter Johanna hieß. Johannes war das dritte 
von vier Kindern dieses katholischen Lehrer-Ehepaares.

Er besuchte in Berlin-Tegel die Volksschule und Oberrealschu-
le für Jungen. 1941 wechselte er nach Heiligenstadt im Eichsfeld 
und machte dort 1947 das Abitur. Danach flüchtete er über die Zo-
nengrenze nach Fulda. In Bamberg und  in Heidelberg studierte 
er Rechts- und Staatswissenschaften und gehörte der Katholischen 
Deutschen Studentenverbindung Arminia im CV an. 1954 promo-
vierte er zum Doktor der Rechtswissenschaften und empfing am 
2. Februar 1959 im Kölner Dom die Priesterweihe durch Kardinal 
Josef Frings.

Seine spätere Laufbahn als Jurist, Kirchenrechtler und Vatikan-
diplomat fand gleichsam ihren Gipfel in der Ernennung zum Ober-
haupt des Bistums Fulda, die durch Papst Johannes Paul II. am 4. 
Juni 1983 erfolgte - und zwar unter Beibehaltung des persönlichen 
Titels eines Erzbischofs. Dybas amtlicher Wahlspruch lautete: filii 
Dei sumus (Söhne bzw. Kinder Gottes sind wir).

Patriot und Militärbischof 
der Bundeswehr

Sieben Jahre später begann zusätzlich seine Amtszeit als Mili-
tärbischof, wobei er sowohl von der Bundeswehrführung wie von 
den Soldaten sehr geschätzt wurde. Bei aller Heimatverbundenheit 
war Johannes Dyba zugleich „weltläufig“, er hatte an den US-Uni-

Felizitas Küble:

Vor 25 Jahren starb der „Löwe von Fulda“
Johannes Dyba bleibt unvergessen



DER FELS 11/2025� 313

versitäten in Denver und Durham studiert, zudem in der römischen 
Kurie gewirkt und war jahrelang als Vatikan-Diplomat in verschie-
denen Ländern Afrikas tätig gewesen, bevor er Bischof von Fulda 
wurde. 

Seine weltweiten Kontakte hinderten Dyba freilich nicht dar-
an, zugleich einen bodenständigen und christlichen Patriotismus 
zu vertreten, wobei er die Gläubigen zu einer hochherzigen Vater-
landsliebe aufrief, die zugleich andere Nationen respektiert. 

Der „streitbare“ Bischof von Fulda war Gast in zahlreiche 
Talksendungen, worin er sich wacker und bisweilen schlitzohrig 
schlug. Der medienpräsente „Erzkonservative“ war ein authenti-
sches Original und wirkte sogar für linksstehende Zeitgenossen 
faszinierend, denn hier war einer, der „beinhart“ seinen zeit(geist)
kritischen Standpunkt vertrat und auf jedweden rhetorischen Eier-
tanz verzichtete.

Fürsprecher 
der bedrohten Kinder

Dabei war der konsequente Einsatz für das Lebensrecht der Kin-
der im Mutterleib für Dyba selbstverständlich. Deshalb führte er 
1988 in seinem Bistum das symbolträchtige Glockenläuten am 28. 
Dezember („Gedenktag der unschuldigen Kinder zu Bethlehem“) 
ein, dem sich außer dem Paderborner Erzbischof Johannes Joachim 
Degenhardt leider kein einziges weiteres Bistum anschloss, auch 
nicht die Erzdiözese Köln unter Kardinal Meisner.

Wegen seiner konsequenten Haltung löste sich Dyba als erster 
deutscher Bischof aus dem staatlichen System der Schwanger-
schaftskonfliktberatung, denn damit war der für die Straffreiheit 
der Abtreibung erforderliche Beratungsschein verbunden, den Dyba 
als Jurist und Theologe zutreffend als „Lizenz zum Töten“ kritisierte.

In dem Gedenkband „Der Löwe von Fulda“ (KOMM-MIT-Verlag, 
Münster, 2. Auflage 2016) ist ein Geleitwort von Bischof Heinz Jo-
sef Algermissen veröffentlicht. Der Amtsnachfolger Dybas schreibt 
darin u.a.:

„Wenn ich an meinen Vorgänger als Bischof von Fulda...zurück-
denke, bin ich noch immer voll Bewunderung für seinen Einsatz für 
den Lebensschutz.  Er hat für die Würde des menschlichen Lebens 
immer wieder - ob gelegen oder ungelegen - eindrucksvoll seine 
Stimme erhoben und sich besonders zum Anwalt der ungeborenen 
Kinder gemacht, die zu den Schwächsten in unserer Gesellschaft 
zählen.“

Ebenso wie Kardinal Joseph Ratzinger, damals Glaubenspräfekt 
in Rom, wandte sich Dyba gegen das damals von der rotgrünen 
Bundesregierung vorangetriebene Partnerschaftsgesetz für homo-
sexuelle Paare. Seine entschiedene Ablehnung, die er als einziger 
Oberhirte in Deutschland geäußert hat, führte zu empörten Re-
aktionen bis hin zu tätlichen Angriffen linker und queerer Grup-
pen. Noch wenige Tage vor seinem überraschenden Tod mußte er 
Protestaktionen radikaler Homo-Gruppen und Antifa-Initiativen in 
Fulda über sich ergehen lassen.

Dyba und das 
„Forum Deutscher Katholiken“

Erzbischof Dyba war als anregender Berater und Mutmacher 
letztlich auch ein geistiger Mit-Initiator für den Dachverband „Fo-
rum Deutscher Katholiken“, der von Prof. Dr. Hubert Gindert am 30. 
September 2000 in Fulda gegründet wurde,  nachdem zuvor im 
Frühsommer ein Tagungsgespräch mit Dyba stattgefunden hatte, 

an dem etwa 50 Personen teilnahmen, vor allem Vertreter der „In-
itiativkreise katholischer Laien und Priester“ aus verschiedenen 
Bistümern. 

Es handelt sich um einen kirchentreuen Zusammenschluss von 
Gruppen und Persönlichkeiten zugunsten einer Neuevangelisie-
rung in Deutschland. Dieses Forum schien umso notwendiger, nach-
dem sich das ZdK (Zentralkomitee der dt. Katholiken) immer stär-
ker den „Reform“-Forderungen linkskirchlicher  bzw. „progressiver“ 
Strömungen anschloss. Dies führte bereits in den Jahren davor zu 
heftigen Auseinandersetzungen zwischen dem „Löwen von Fulda“ 
und dem ZdK. Der klarsichtige Dyba wusste daher, wie notwendig 
ein Zusammenschluss glaubenstreuer Kräfte ist. Umso bestürzter 
waren diese engagierten Katholiken, als sie von der Nachricht über 
Dybas Tod überrascht wurden.

Näheres über die Zusammenhänge und Zusammenarbeit zwi-
schen Johannes Dyba und den Gründern des „Forums deutscher 
Katholiken“ berichten Hubert Gindert und Dr. Michael Schneider-
Flagmeyer in dem bereits erwähnten Sammelband „Der Löwe von 
Fulda“.

Dabei heißt es in dem Beitrag Ginderts gleich einleitend, Dyba 
sei eine „herausragende Bischofsgestalt im deutschen Episkopat“ 
gewesen: „Er war ein Kämpfer für die Wahrheit. Sein Einsatz für 
die ungeborenen Kinder war beispielhaft. Das „Forum Deutscher 
Katholiken“ verdankt ihm den entscheidenden Anstoß für seine 
Gründung.“

Dieser außergewöhnliche Gottesmann bewährte sich als auf-
rechter Hirte, denn er war ein scharfsinniger Denker, ein mutiger 
Kämpfer und zugleich ein Bischof der Herzen, der in den Fußstap-
fen des Guten Hirten wandelte und seine vielseitigen Talente ent-
faltete, um Christus zu dienen und dem Volke Gottes wegweisend 
voranzugehen. � ¢



314� DER FELS 11/2025

Als Papst Leo XIII. am 15. Mai 
1891 die Enzyklika „Rerum 

novarum“ herausgab, war dies ein 
Neuanfang. Die Katholische Sozial-
lehre wurde vom Lehramt ratifiziert. 
Bereits sozial engagierte Priester und 
Bischöfe, vor allem Wilhelm Emma-
nuel Ketteler oder auch Adolf Kolping 
hatten durch ihr Denken und Handeln 
die Enzyklika vorbereitet, jetzt wur-
den ihre Ansätze offiziell lehramtlich 
verkündet.

„Rerum novarum“, so sagt es der 
Titel, will die neuen Dinge, also die 
neuen gesellschaftlichen Herausfor-
derungen, im Licht der katholischen 
Tradition betrachten und daraus Ant-
worten geben. Dabei bedient sich das 
Lehrschreiben der Lehre vom „Na-
turrecht“, die davon ausgeht, dass 
Natur und göttliche Gnade nicht ge-
geneinanderstehen, sondern die Lehre 
von der Gnade Gottes auf der Natur 
aufbaut. In diesem Zusammenhang 
plädiert der Papst in Abgrenzung zum 
Sozialismus für das Privateigentum 
des Arbeiters.  Dass der Arbeiter ein 
Recht auf Privateigentum hat liegt 
in der Natur des vernunftbegabten 
und freien Menschen. Denn weil der 
Mensch Vernunft hat, hat er auch das 
Recht, frei über das zu verfügen, was 
er erwirbt. 

Bemerkenswert ist, dass Leo XIII. 
in diesem Zusammenhang auch die 
Bedeutung der freien Entfaltung der 
Familie herausstellt. Die Familie „ist 
älter als jegliches andere Gemeinwe-
sen, und deshalb besitzt sie unabhän-
gig vom Staate ihre innewohnenden 
Rechte und Pflichten“ (RN 9). Der 
Staat darf daher nicht die Familie re-
glementieren, und der Papst wendet 
sich so gegen die Hoheit einer über-
geordneten Institution über die Kin-
derbetten.  

Grundsätzlich geht es dem Papst 
auch um eine Versöhnung der ver-

schiedenen Klassen in der Gesell-
schaft. Den Klassenkampf lehnt er ab, 
weil, dem Naturrecht entsprechend, 
der Leib des einzelnen mit seinen 
Gliedern auf Harmonie hingeordnet 
ist, und damit auch in der Gesellschaft 
kein Gegeneinander, sondern ein Mit-
einander herrschen soll.

Die Kirche hat letztlich die Auf-
gabe, dieses gute Miteinander zu 
gewährleisten, indem sie die christ-
lich-religiöse Gesinnung bei den 
Menschen fördert. Konkret erhebt sie 
ihre Stimme gegen die Vorenthaltung 
eines gerechten Lohnes, betont aber 
andererseits, dass zum Privateigentum 
immer auch die Sozialpflicht gehört, 
also die Verpflichtung, dieses im Sin-
ne des Gemeinwohls zu verwenden. 
Der Staat ist verpflichtet, Rahmen-
bedingungen zu schaffen, dass sozi-
ale Gerechtigkeit gewährleistet ist. 
Und die Arbeiter ermutigt der Papst 
schließlich, sich zu organisieren, was 
nach dem Erscheinen der Enzykli-
ka dazu führte, dass die katholischen 
Arbeiterverbände einen regelrechten 
Boom erlebten. Es entstanden Arbei-
tersekretariate zur arbeitsrechtlichen 
Beratung, Unterstützungskassen für 
die Altersversorgung und im Krank-
heitsfall. Ebenfalls entwickelten die 
Vereine eine rege Publikationstätig-
keit in eigenen Organen. Einer der 
bekanntesten Publizisten aus diesen 
Kreisen war der von den Nazis ermor-
dete und 2001 von Papst Johannes 
Paul II. selig gesprochene Nikolaus 
Groß.

Bereits „Rerum Novarum“ hatte 
das Subsidiaritätsprinzip der Katholi-
schen Soziallehre bedacht, nach dem 
die umfassendere Institution nur dann 
in die Belange der ihr untergeordne-
ten, bzw. des einzelnen, eingreifen 
darf, wenn das notwendig ist – etwa, 
wenn die Enzyklika die Eigenständig-
keit der Familie gegenüber dem Staat 
betonte, wenn auch argumentiert wur-

de, dass die Familie die ältere Ge-
meinschaft ist.

40 Jahre nach „Rerum novarum“ 
verfasste Papst Pius XI. die Sozi-
alenzyklika „Quadragesimo anno“ 
– nomen est omen –, die dieses Prin-
zip ausdrücklich behandelt. Bera-
ten wurde der Papst von den beiden 
deutschen Jesuiten Gustav Gund-
lach und Oswald von Nell Breuning. 
„Quadragesimo anno“ erklärt: „Wie 
das, was von einzelnen Menschen auf 
eigene Initiative und in eigener Tätig-
keit vollbracht werden kann, diesen 
nicht entrissen und der Gemeinschaft 
übertragen werden darf – so ist es ein 
Unrecht und zugleich ein schwerer 
Schaden und eine Störung der rechten 
Ordnung, das auf eine größere und 
höhere Gemeinschaft zu übertragen, 
was von kleineren und untergeord-
neten Gemeinschaften erreicht und 
geleistet werden kann.“ (QA 79). Der 
Staat hat die Aufgabe, dieses Prinzip 
zu gewährleisten, anders gesagt: Er 
muss Hilfe zur Selbsthilfe leisten, soll 
aber nicht in erster Linie zum Fürsor-
ger werden, der dann auch Freiheits-
rechte einschränkt. Im Grunde fordert 
die Enzyklika eine soziale Gerechtig-
keit, die beides einschließt: soziale 
Unterstützung wo nötig, Eigenstän-
digkeit und damit auch eigene Verant-
wortung, wo möglich. Ein Liberalis-
mus ohne Sozialverantwortung wird 
aber rundweg abgelehnt. So heißt es 
in der Enzyklika: „Um segenbringend 
für die Menschheit zu sein, bedarf die 
Wirtschaft selbst kraftvoller Zügelung 
und weiser Lenkung; diese Zügelung 
und Lenkung kann sie sich aber nicht 
selbst geben. Höhere und edlere Kräf-
te müssen es sein, die die wirtschaftli-
che Macht in strenge und weise Zucht 
nehmen: die soziale Gerechtigkeit 
und die soziale Liebe!“ (QA 88).

Gerade die junge Bundesrepublik 
Deutschland hat sich auf die Prin-

Raymund Fobes:

Mit Subsidiarität zur Gerechtigkeit 
in Staat und Gesellschaft

Aspekte der Katholischen Soziallehre im 20. Jahrhundert  



DER FELS 11/2025 � 315

zipien von „Quadragesimo anno“ 
besonnen, auch als Abgrenzung ge-
genüber dem Wirtschaftsmodell der 
Planwirtschaft in der DDR. 

Mit Konrad Adenauer wurde ein 
bekennender Christ erster deutscher 
Bundeskanzler und er hat mit seinem 
Wirtschaftsminister Ludwig Erhard 
das Subsidiaritätsprinzip im Mo-
dell der „sozialen Marktwirtschaft“ 
aufgenommen. Unterstützt wur-
de die junge Bundesrepublik dabei 
zum einen durch Oswald von Nell 
Breuning, zum anderen auch – was 
vielleicht nicht so bekannt ist – von 
Joseph Höffner, dem späteren Erzbi-
schof von Köln und Vorsitzenden der 
Deutschen Bischofskonferenz.  

Höffner wusste um die Gefahren 
eines Versorgungsstaates und war 
auch schon Anfang der 1950er-Jahre 
besorgt darüber, dass die Menschen 
oft Sicherheit der freiheitlichen und 
damit auch selbstverantwortlichen 
Lebensgestaltung vorzogen. Heu-
te, so hat es freilich den Eindruck, 
dass viele Menschen gerade auch der 
jüngeren Generation Sicherheit und 
Freiheit ohne Verantwortung wollen.

Höffner, der allerdings die Verant-
wortung als einen positiven Wert und 
nicht in erster Linie als Last ansah, 
lobt insofern die „soziale Marktwirt-
schaft“, als sie tatsächlich ein Weg 
zum Wohlstand für alle sein konn-
te. Die Eigenverantwortlichkeit sah 
er als die Möglichkeit, sich selbst 
zu verwirklichen in der Arbeit, was 
eben in einer Versorgungsmentalität 
und in einem Versorgungsstaat nicht 
möglich ist. Höffner setzte dabei vor 
allem auf Bildung und Ausbildung, 

Von großer Bedeutung war für 
Höffner die Stärkung der Familie. 
Und auch hier stellte er sich entschie-
den gegen staatliche Bestrebungen, 
ihre Eigenständigkeit zu unterbin-
den. Höffner sah da gefährliche Ent-
wicklungen, etwa wenn er in seinem 
Buch „Christliche Gesellschaftsleh-
re“ beklagt, dass im Jahr 1975 die 
deutsche Bundesregierung Kinderer-
ziehung als „gesamtgesellschaftliche 
Aufgabe“ betrachtete, was bedeutete, 
dass die Erziehung sowohl von den 
Familien als auch „außerfamiliä-
ren pädagogischen Einrichtungen“ 
übertragen werden solle. Er nennt 
das eine „ungeheuerliche These“, 
die auch dem Deutschen Grundge-

setz widerspricht. Vielmehr komme 
der Erziehungsauftrag „ursprünglich 
und unveräußerlich der Familie zu.“ 
Die Familie habe die zweifache 
Aufgabe, sowohl für das leibli-
che Wohl zu sorgen, wie auch 
sittliche, geistige und religiöse 
Werte zu pflegen. 

Andererseits forderte Höff-
ner auch vom Staat die soziale 
Absicherung der kinderreichen 
Familien ein. Dabei stellte er fest, 
dass Familien mit mehr als zwei 
Kindern schlechtere Wohnungsver-
hältnisse, schlechtere Bekleidung, 
schlechtere  Ernährung und schlechte-
re Ausbildungsmöglichkeiten haben. 
Dem müsse der Staat um der Gerech-
tigkeit willen entgegensteuern.

Zudem beklagte Höffner, dass da-
mals – Anfang der 1980er Jahre – die 
größte Zahl der Kindstötungen durch 
Abtreibung aufgrund schwerer so-
zialer Notlagen erfolgte. Gerade 
auch deswegen sei eine deutli-
chere Politik zugunsten kinder-
reicher Familien gefordert.

Ebenfalls sah Höffner schon 
damals die Gefahren des demo-
graphischen Wandels, durch den 
massive Probleme auf unsere Ge-
sellschaft zukommen sollten.

Seine scharfe Ablehnung der Ab-
treibung, wofür er sich bis zu seinem 
Lebensende einsetzte, aber war in sei-
nem konsequenten „Ja“ zum Leben 
begründet. Man darf auch daran erin-
nern, dass Höffner als junger Priester 
verfolgte Jüdinnen in sein Pfarrhaus 
aufnahm, um sie vor dem sicheren 
Tod durch die Nazis zu bewahren.

Mit seinem „Ja zum Leben 
und zur Familie“ war Joseph 
Höffner sehr seelenverwandt 
mit Papst Johannes Paul II. 
Höffner selbst nahm am Kon-
klave 1978 teil und durfte den 
Papst zweimal in Köln begrü-
ßen.

Der Kölner Kardinal und be-
deutende Sozialethiker starb 1987, 
zwei Jahre vor dem Zusammenbruch 
des Kommunismus. Dieser neuen 
Situation musste sich auch die Ka-
tholische Soziallehre stellen und ent-
scheidende Impulse gab hier Papst 
Johannes Paul II.� �

Papst 
Leo XIII.

Papst 
Pius XI.

Kardinal 
Joseph Höffner



316� DER FELS 11/2025

Einleitung

Etwas, was man nur „alle Jubel-
jahre“ feiern kann, hat sprichwörtlich 
großen Seltenheitswert. Man bezeich-
net etwas so, weil die tatsächlichen Ju-
beljahre – die Heiligen Jahre – norma-
lerweise nur alle 25 Jahre stattfinden. 
Das Heilige Jahr 2025 wurde von Papst 
Franziskus (1936-2025, Papst von 2013 
bis 2025) drei Jahre zuvor in seinem 
Schreiben vom 11.02.2022 angekün-
digt. Darin heißt es: „Das Jubiläumsjahr 
war in der Kirche immer ein Ereignis von 
großer geistlicher, kirchlicher und sozia-
ler Bedeutung. Seit Bonifaz VIII. im Jah-
re 1300 das erste Heilige Jahr einführte 
– mit einem hundertjährigen Rhythmus, 
der später nach biblischem Vorbild auf 
fünfzigjährigen Abstand und dann auf 
fünfundzwanzig Jahre festgelegt wurde 
–, hat das gläubige Volk Gottes diese 
Feierlichkeit als ein besonderes Gna-
dengeschenk gelebt, gekennzeichnet 
durch die Vergebung der Sünden und 
insbesondere durch den Ablass, den 
vollen Ausdruck der Barmherzigkeit 
Gottes. Die Gläubigen schöpfen, oft am 
Ende einer langen Pilgerreise, aus dem 
geistlichen Schatz der Kirche, indem sie 

durch die Heilige Pforte schreiten und 
die Reliquien der Apostel Petrus und 
Paulus verehren, die in den römischen 
Basiliken aufbewahrt werden. Millionen 
und Abermillionen von Pilgern haben im 
Laufe der Jahrhunderte diese heiligen 
Stätten erreicht und somit den Glauben 
aller Zeiten lebendig bezeugt.“

Der besondere zeitliche Kontext die-
ses Heiligen Jahres besteht darin, dass 
gerade die Corona-Pandemie (2020-
2023) überstanden worden war, die das 
„Drama des einsamen Sterbens“ und 
die „Ungewissheit und Vergänglichkeit 
der Existenz“ besonders deutlich ge-
macht habe, wie der Papst hervorhob. 
Daher stellte er das Heilige Jahr unter 
das Motto: „Pilger der Hoffnung“.

Evangelische Christen, die sich viel-
leicht immer wieder über katholische 
Sonderfeiern wundern, stellen sich 
wohl auch angesichts des Heiligen 
Jahres die Frage: „Woher kommt jetzt 
diese Tradition wieder her?“ Doch auch 
da stehen wir Katholiken auf stabilem 
biblischen Fundament. Denn bereits 
im Alten Testament wird uns die Be-
sonderheit eines „fünfzigsten Jahres“, 
also eines besonderen Jubeljahres, vor-

gestellt. Hierbei wird zunächst einmal 
die jüdische Woche mit ihrem siebten 
Tag, dem Sabbat, auf den Zeitraum von 
sieben Jahren mit dem siebten Jahr als 
„Sabbatjahr“ übertragen: „Sechs Jahre 
sollst du dein Feld besäen, sechs Jahre 
sollst du deinen Weinberg beschneiden 
und seinen Ertrag ernten. Aber im sieb-
ten Jahr soll das Land eine vollständi-
ge Sabbatruhe für den HERRN halten: 
Dein Feld sollst du nicht besäen und 
deinen Weinberg nicht beschneiden … 
Für das Land soll es ein Jahr der Sab-
batruhe sein“ (Lev 25,3-5). Und dann 
wird diese Siebenerjahresreihe auch 
noch potenziert zu 7² = 49 mit einem 
darauffolgenden 50. Jahr, das zum Ju-
beljahr erklärt wird: „Du sollst sieben 
Sabbatjahre, siebenmal sieben Jahre, 
zählen; die Zeit von sieben Sabbatjah-
ren ergibt für dich neunundvierzig Jahre 
… am Versöhnungstag sollt ihr das Horn 
im ganzen Land ertönen lassen. Erklärt 
dieses fünfzigste Jahr für heilig und ruft 
Freiheit für alle Bewohner des Landes 
aus! Es gelte euch als Jubeljahr“ (Lev 
25,8-11). Somit lässt sich also auch ein 
Heiliges Jahr, das früher alle 100 Jahre, 
dann alle 50 Jahre und jetzt alle 25 Jah-
re gefeiert wird, biblisch gut begründen.

Peter Christoph Düren:

„Alle Jubeljahre …“  
Das Heilige Jahr 2025 –
Bedeutung und Chancen

Die Heiligen Pforten von links nach rechts: Petersdom, Lateranbasilika, St. Paul vor den Mauern, Santa Maria Maggiore



DER FELS 11/2025 � 317

Die Geschichte 
der Heiligen Jahre

Das erste „Heilige Jahr“, das da-
mals aber noch nicht so genannt wur-
de, war das Jahr 1300. Doch es war 
nicht Papst Bonifaz VIII. (um 1235-
1303, Papst von 1294 bis 1303), der 
ein solches Jubeljahr von sich aus ein-
plante und dann die Pilger nach Rom 
einlud. Vielmehr war es umgekehrt. 
Denn große Pilgerströme waren wegen 
des Jahrhundertwechsels nach Rom 
gekommen. Man feierte das 1300-jäh-
rige Jubiläum der Menschwerdung 
Gottes in Jesus Christus; zugleich wa-
ren die Menschen von apokalyptischen 
Ängsten erfasst, da man ja nicht wis-
sen konnte, ob Gott nun nicht vielleicht 
die Menschheitsgeschichte beenden 
und das Jüngste Gericht ausrufen wer-
de. – In unserem Gedächtnis ist noch 
die Angst vor dem Jahr-2000-Problem 
bewusst. Man fürchtete sich damals 
weitgehend nicht vor einer Apokalypse, 
sondern dass die Computer am 1. Ja-
nuar 2000 nicht mehr einwandfrei funk-
tionieren würden, da bisher die Jahres-
zahlen als zweistellige Angaben („99“) 
in den Rechnern verarbeitet worden wa-
ren. – Solche Ängste kannten die Pil-
ger des Jahres 1300 noch nicht, wohl 
aber Endzeitängste. Jedenfalls sah 
der Papst nach dem Jahreswechsel 
1299/1300 die vielen Menschen, die 
nach Rom gepilgert waren, und verkün-
dete rückwirkend, am 22.02.1300 (dem 
Fest der Kathedra Petri), ein Jubeljahr. 

Das besondere Geschenk, das der 
Papst den Pilgern offerierte, waren 
vollkommene Ablässe, die man durch 
die absolvierten Pilgerstrapazen erlan-
gen konnte: Die Römer mussten dazu 
an 30 Tagen die beiden Basiliken der 

Apostelfürsten St. Peter und St. Paul 
aufsuchen; für die auswärtigen Pilger, 
die bereits große Reisestrapazen auf 
sich genommen hatten, verkürzte der 
Papst diese Wallfahrten auf 15 Tage. 
Denn der Abstand zwischen den beiden 
Basiliken beträgt 6 km; hinzu kam ja 
noch der Marsch zur Unterkunft – und 
das dann gleich 15 bzw. 30 Tage lang! 
Auch die Kunst wurde vom ersten Heili-
gen Jahr inspiriert. So erwähnte der da-
mals 35-jährige Dichter Dante Alighieri 
(1265–1321) aus Florenz das Jubeljahr 
in seiner zwischen 1307 und 1321 ver-
fassten „Divina Commedia“ („Die göttli-
che Komödie“): „Gleich wie die Römer, 
ob der Menge Pilger / Im Jubeljahr, ein 
Mittel jüngst ergriffen, / Den Übergang 
der Brücke zu befördern, / Dass alle, 
mit der Stirn nach dem Kastelle, /Auf 
einer Seite gen Sankt Peter wallen“ (18. 
Gesang). Und der Maler Giotto di Bon-
done (1267-1337) portraitierte Papst 
Bonifaz VIII. mit der Verkündigungsbul-
le zum Jubeljahr; ein Fresko, das sich 
im Lateranpalast befand und jetzt in der 
Lateranbasilika zu sehen ist. Eigent-

lich war für die nun neu entstandenen 
Jubeljahre ein dauerhafter 100-jähriger 
Rhythmus geplant; ein eigener Begriff 
(„Heiliges Jahr“) fehlte und wurde erst 
100 Jahre später eingeführt. Damals 
sollen bereits 200.000 Pilger nach Rom 
gekommen sein. 

Wörtlich heißt es in der Bulle „Anti-
quorum habet fida relatio“ (1300) von 
Papst Bonifaz VIII.: „Ein glaubwürdiger 
Bericht der Alten besagt, dass denen, 
die zu der ehrwürdigen Basilika des 
Apostelfürsten in der Stadt kamen, rei-
che Nachlässe und Ablässe der Sünden 
gewährt wurden. Wir nun …, die Wir sol-
che Nachlässe und Ablässe samt und 
sonders für gültig und willkommen hal-
ten, bestätigen und billigen diese kraft 
Apostolischer Autorität … Im Vertrauen 
auf die Barmherzigkeit des allmächtigen 
Gottes und die Verdienste und die Auto-
rität ebendieser seiner Apostel, auf den 
Rat Unserer Mitbrüder hin und kraft der 
Fülle Apostolischer Vollmacht werden 
Wir gewähren, und gewähren Wir allen, 
die … in diesem gegenwärtigen und in 

Dante Alighieri hält sein Epos „Die Göttliche Komödie“ in der Hand. 
Giotto di Bondone portraitierte Papst Bonifaz VIII. 
Die Bulle von Bonifatius VIII. über das Jubiläum im Jahr 1300.



318� DER FELS 11/2025

jedem folgenden hundertsten Jahr ehr-
fürchtig zu diesen Basiliken kommen, 
wahrhaft Buße tun und gebeichtet ha-
ben …, nicht nur volle und nicht nur … 
reichliche, sondern sogar vollste Ver-
gebung aller ihrer Sünden.“ Und dieses 
Angebot von umfassender Sündenver-
gebung und vollkommenem Straferlass 
im Heiligen Jahr durch Bußsakrament 
und Ablass war offensichtlich ein sehr 
durchschlagendes pastorales Angebot, 
das nicht nur damals zahllose Pilger zu 
einer Romfahrt motivierte, sondern mitt-
lerweile mehr als sieben Jahrhunderte 
lang die Gläubigen stark angezogen 
hat. 	

Der ursprünglich geplante 100-Jah-
res-Zyklus kam nie zum Tragen. Denn 
das nächste Heilige Jahr wurde bereits 
1350 gefeiert, wodurch ein 50-Jahr-
Rhythmus etabliert wurde. Zusätzlich 
zu den Basiliken St. Peter im Vatikan 
und St. Paul vor den Mauern wurde als 
dritte Pilgerkirche, die man 15- bzw. 
30-mal zur Gewinnung des Jubiläums-
ablasses aufsuchen musste, die Late-
ranbasilika hinzugefügt. Besucht man 
alle der Basiliken und kehrt wieder zum 
Ausgangspunkt zurück, sind das statt-
liche 16 km. Die Lateranbasilika trägt 
bekanntlich den Ehrentitel „Mutter und 
Haupt aller Kirchen Roms und des Erd-
kreises“, da der Papst 1.000 Jahre lang 
im Lateran residierte (4.-14. Jhdt.) und 
die Lateranbasilika bis heute die Bi-
schofskirche des Papstes ist. Interes-
santerweise fand 1350 das Heilige Jahr 
in Rom ohne den Papst statt, weil dieser 
sich im Avignoneser Exil befand. Der 
Päpstliche Legat Erzbischof Annobaldo 
de Ceccano (1282-1350), Erzpriester 
des Petersdoms, der in Rom den Papst 
vertrat, verkürzte die Anforderungen 
des Besuchs der drei Basiliken zur Er-
langung des Ablasses auf zehn, dann 
auf fünf und schließlich auf einen Tag. 
Damit entlastete er natürlich die Pilger 
sehr, allerdings waren die römischen 
Gastronomen wütend auf den Legaten, 
da weniger hungrige und durstige Pil-
ger zu versorgen waren, was wiederum 
geringere Einnahmen für die Gastwir-
te bedeutete. Daher wurde Rache am 
päpstlichen Legaten genommen: Man 
beschimpfte ihn als „Affen“, er musste 
fliehen und verhängte im Gegenzug das 
Interdikt über Rom mitten im Heiligen 
Jahr. Das bedeutete: Es durften keine 
Sakramente empfangen werden. Man 
stelle sich die enttäuschten Pilger vor, 
die viele Strapazen auf sich genommen 
hatten, um nach Rom zu pilgern und nun 
weder das Bußsakrament samt Ablass 
noch die Heilige Kommunion empfan-
gen konnten. Der arme Päpstliche Legat 
starb noch mitten im Heiligen Jahr, am 
17. Juli 1350, bei seiner Ankunft in Nea-
pel; man vermutet, an einer Vergiftung.

Wo Schatten ist, ist auch Licht: Auf 
der anderen Seite konnte das die Be-
geisterung der Pilger nicht bremsen. 
So schilderte der Dichter Francesco 
Petrarca (1304-1374) im Jahr 1350 
seinem Dichter-Freund Philippe de Vit-
ry (1291-1361, 1351 wurde er Bischof) 
seine Reiseeindrücke folgendermaßen: 
„So gelangst Du endlich nach Rom, 
Herrin und Haupt aller Dinge. Der Pilger 
besucht die Gräber der Apostel, betritt 
die Erde, die vom heiligen Blut der Mär-
tyrer gerötet ist. Er sieht das Antlitz des 
Herrn, der sowohl im Schleier der Frau 
[Veronika] wie in der Wand der Mutter 
aller Kirchen [Lateranbasilika] zu sehen 
ist; er betritt die Sancta Sanctorum, ein 
kleiner Ort voller himmlischer Gnaden. 
Er besichtigt den Vatikan und den Fried-
hof [Katakombe] des Calixtus, der mit 
den Knochen der Seligen gefüllt ist. Er 
sieht die Krippe des Erlösers [in S. Maria 
Maggiore], er betrachtet das abgeschla-
gene Haupt des Täufers [in S. Silvestro 
in Capite], den Rost des hl. Laurentius 
[in S. Lorenzo in Lucina], er besucht die 
Stätte, wo Petrus gekreuzigt wurde [auf 
dem Gianicolo], wo das Blut von Paulus 
floss und Wasserquellen hervorsprudel-
ten [Tre Fontane] und wo man die Grund-
mauern einer wunderschönen Kirche 
auf dem Schnee baute, der im Sommer 
gefallen war [S. Maria Maggiore]“ (zitiert 
nach: Hesemann, Rom im Heiligen Jahr, 
S. 34). Man spürt noch nach 675 Jah-
ren die große Begeisterung, die all diese 
herrlichen Orte in den Pilgern auslöste.

Das nächste Heilige Jahr fand bereits 
1390 statt. Ursprünglich war gedacht, 
alle 33 Jahre ein solches zu feiern – ge-
mäß dem Lebensalter Jesu. Doch das 
Jahr 1383 hatte man verpasst und so 
holte man das 1350-jährige Jubiläum 
von Tod und Auferstehung Jesu Christi 
sieben Jahre später nach. Bemerkens-
wert war, dass der damalige Gegen-
papst eine Rom-Wallfahrt verboten hat-
te. Und als vierte Pilgerkirche, die man 
zur Erlangung des Jubiläumsablasses 
besuchen musste, wurde die Basilika 
Santa Maria Maggiore hinzugefügt, was 
den Pilgerweg zwischen den zu besu-
chenden Patriarchalbasiliken nur unwe-
sentlich auf 17 km verlängerte.

Im nächsten Jubeljahr 1400 wurde 
erstmals der Begriff „Heiliges Jahr“ 
verwendet. Wie bereits im Heiligen Jahr 
zuvor waren Bonifaz IX. (1350-1404) 
Papst (1389-1404) in Rom und Clemens 
VII. (1342–1394) Gegenpapst (ab 1378) 
in Avignon. Als besonderes Pilgerreisen
element wurde das „Schweißtuch der 
Veronika“ (das Antlitz des Herrn) den 
Pilgern zur Verehrung gezeigt. Es gab 
damals 120.000 Besucher in Rom, wo-
bei allerdings die meisten anschließend 
von der Pest dahingerafft worden sein 

Der Petersdom 
der Kathedra-Altar
das Petrusgrab
der Veronika-Pfeiler



DER FELS 11/2025 � 319

sollen. Heute würde ein solches Sze-
nario zweifellos als unfassbare Katas-
trophe betrachtet werden, die wohl das 
totale Aus „Heiliger Jahre“ überhaupt 
bewirkt hätte; jedoch damals dachte 
man wohl eher daran, dass man nach ei-
ner solchen Pilgerfahrt, gereinigt durch 
das Bußsakrament und beschenkt mit 
dem vollkommenen Nachlass aller Sün-
denstrafen (Ablass) auf direktem Wege 
in den Himmel gelangen und somit sein 
ewiges Ziel erreichen würde.

Erstmals kam nun ein pastorales 
Element zum Tragen, das für uns heute 
geradezu zum Symbol der Heiligen Jah-
re geworden ist: Es wurde in der Later-
anbasilika eine Heilige Pforte geöffnet, 
die während der übrigen Jahre dann 
wieder verschlossen war. Mit diesem 
pastoralen Element griff man das bibli-
sche Bild der „Tür“ auf. So sagt Jesus 
ja beispielsweise über sich: „Ich bin die 
Tür; wer durch mich hineingeht, wird 
gerettet werden“ (Joh 10,9). Schon im 
Alten Testament wird das Bild verwen-
det: „Dies ist das Tor zum Herrn, Gerech-
te dürfen hineingehn“ (Ps 118,20), und 
es ist die Rede vom „Tor des Himmels“ 
(Gen 28,17; vgl. Offb 3,8; 4,1). Die sym-
bolische Bedeutung einer Tür wird im 
Evangelium deutlich: „Geht durch das 
enge Tor! Denn weit ist das Tor und breit 
der Weg, der ins Verderben führt, und es 
sind viele, die auf ihm gehen. Wie eng 
ist das Tor und wie schmal der Weg, 
der zum Leben führt, und es sind weni-
ge, die ihn finden“ (Mt 7,13f; Lk 13,24f). 
Dass dieses pastorale Bild verstanden 
und mit großer gläubiger Begeisterung 
aufgegriffen wurde, zeigt ein überliefer-
ter Brief vom 28. März 1400: „Eine Tür 
wurde hier in S. Giovanni in Laterano 
geöffnet, die seit 50 Jahren nicht mehr 
geöffnet wurde. Wer dreimal durch sie 
schreitet, von einer Seite zur anderen, 
erhält den Nachlass aller Schuld und 
Strafe … So, wenn du ins Paradies gelan-
gen willst, dann komme! Christus sei mit 
dir!“ (zitiert nach: Hesemann, S. 40). Be-
merkenswert in diesem Zusammenhang 
ist, dass seit damals für lange Zeit der 
Jubiläumsablass an das Durchschreiten 
der Heiligen Pforte geknüpft wurde – 
heute ist das nicht mehr der Fall.

Das Heilige Jahr 1423 wurde dann 
wieder 33 Jahre nach 1390 gefeiert, 
also fast 1.400 Jahre nach Tod und Auf-
erstehung Jesu Christi – man ging von 
33 Lebensjahren Jesu aus und wusste 
noch nicht, dass Jesus mutmaßlich im 
Jahre 7 v. Chr. geboren worden war. 

Das Heilige Jahr 1450 stand unter 
dem Pontifikat des Renaissance-Paps-
tes Nikolaus V. (1397-1455, Papst von 
1447 bis 1455). Als besonderes Pilger-
ziel wurde samstags die Lateranbasilika 
zur Verehrung der Häupter der Apostel 

aufgesucht und sonntags die Petersba-
silika mit dem Schweißtuch der Veroni-
ka, d.h. dem Antlitz des Herrn. In die-
sem Jahr wurde auch der sonntägliche 
Segen auf dem Petersplatz eingeführt, 
der uns noch heute vertraut ist. Und der 
in Kues an der Mosel geborene Nikolaus 
Cusanus (1401-1464, damals der einzi-
ge deutsche Kardinal) sorgte als päpst-
licher Legat dafür, dass der Jubiläums-
ablass auch in Deutschland gewonnen 
werden konnte, wenn keine Pilgerfahrt 
nach Rom möglich war.

Mit dem Heiligen Jahr 1475 wurde 
schließlich ein 25-jähriger Rhythmus der 
Jubeljahre eingeführt, der noch heute 
für alle „ordentlichen“ Heiligen Jahre 
gilt, wobei zwischendurch aufgrund be-
sonderer Jubiläen „außerordentliche“ 
Heilige Jahre eingeflochten wurden. Die-
ser Rhythmus sollte jedem Gläubigen er-
möglichen, mindestens einmal im Leben 
ein Heiliges Jahr zu erleben – man den-
ke an die hohe Sterblichkeit aufgrund 
der Pest; bei einem 50-jährigen Abstand 
hätte ein kurz nach dem einen Heiligen 
Jahr geborener Mensch, der dann vor 
seinem 50. Geburtstag starb, kein einzi-
ges Heiliges Jahr erleben können. 

Das Heilige Jahr 1500 sticht dadurch 
hervor, dass Papst Alexander VI. (1431-
1503, Papst von 1492 bis 1503) nun 
auch in den übrigen drei Patriarchalba-
siliken Heilige Pforten einführte, die es 
bisher nur in der Lateranbasilika gab. 
Und er führte auch den Brauch ein, die 
Heilige Pforte mit drei Hammerschlägen 
zu öffnen, was bis zu Paul VI. im Heili-
gen Jahr 1975 praktiziert wurde.

Im 16. und 17. Jahrhundert waren die 
Heiligen Jahre fester Bestandteil des 
kirchlichen Lebens und wurden 1525, 
1550, 1575, 1600, 1625 und 1650 gefei-
ert. Es war das Zeitalter der Reforma-
tion und der katholischen Reform. Be-
sonders hervorzuheben ist die im Jahre 
1550 vom heiligen Philipp Neri (1505-
1595), dem „Apostel Roms“, eingeführ-
te Sieben-Kirchen-Wallfahrt, die zu den 
vier bereits genannten Pilgerkirchen 
noch Santa Croce, San Lorenzo fuori le 
mura und San Sebastiano fuori le mura 
hinzufügte, wodurch sich der Pilgerweg 
auf fast 24 km verlängerte. Gewiss war 
es eine Herausforderung, alle diese sie-
ben Kirchen innerhalb eines Tages zu 
Fuß aufzusuchen und dort jeweils noch 
eine Zeit des Gebets zu verbringen. Phi-
lipp Neri kümmerte sich auch um das 
leibliche Wohl der Pilger und ließ ein 
Pilgerhospiz für deren Unterbringung 
bauen. In die damalige Zeit fallen auch 
die Reformbemühungen Papst Pius‘ V. 
(1504-1572, Papst von 1566 bis 1572) 
in Bezug auf das Messbuch, das Brevier-
gebet, den Katechismus und das Verbot 

Die Lateranbasilika 
die Häupter von Petrus und Paulus
die Kapelle Sancta Sanctorum mit 

zahlreichen Reliquien 
die Scala Sancta



320� DER FELS 11/2025

des Ablasshandels. Im Jahr 1625 konnte 
Urban VIII. (1568-1644, Papst von 1623 
bis 1644) das Heilige Jahr erstmals 
im neuen Petersdom feiern. Und auch 
für die Möglichkeit der Gewinnung des 
Jubiläumsablasses durch Alte, Kranke, 
Gefangene und Ordensleute in Klausur, 
die alle nicht nach Rom pilgern konnten, 
wurde gesorgt. 

Die Heiligen Jahre 1700, 1725, 1750 
und 1775 waren geprägt von der Aufklä-
rung, der zufolge der Mensch sich sei-
nes eigenen Verstandes bedienen und 
sich nicht nach einem geoffenbarten 
Glauben richten sollte. Das erschwerte 
den inneren Zugang zum Glauben und 
zur Sinnhaftigkeit einer Pilgerreise.

Im 19. Jahrhundert wurden nur die 
Heiligen Jahre 1825 und 1875 begangen. 
Im Jahr 1800 entfiel es, da Frankreich 
Rom besetzt hatte. 1825 stand ganz un-
ter dem Eindruck, dass zwei Jahre zuvor 
die Basilika Sankt Paul vor den Mauern 
abgebrannt war. 1850 entfiel das Heilige 
Jahr wegen der Revolutionen und der 
Flucht Pius‘ IX. nach Neapel und 1875 
war er sozusagen „Gefangener“ im Vati-
kan, den er nicht verließ.

Mit dem 20. und 21. Jahrhundert 
sind wir in der eigenen Lebenszeit und 
der unserer Eltern und Großeltern ange-
langt. Im Heiligen Jahr 1900 vereinfach-
te die Zugfahrt nach Rom die zuvor sehr 
anstrengende Pilgerfahrt. Und professi-
onelle Unterkünfte machten das Pilgern 
ebenfalls komfortabler. Das Heilige Jahr 
1925 bot Kongresse und Ausstellungen 
als Rahmenprogramm, und die vom hl. 
Philipp Neri eingeführte Sieben-Kirchen-
Wallfahrt konnte bequem mit der Stra-
ßenbahn durchgeführt werden. 

Einen starken politischen Kontra-
punkt setzte das außerordentliche Hei-
lige Jahr 1933 mit dem Motto „Erlösung 
der Menschheit“ und der Anbetung des 
Erlösers und Heilandes, während in 
Deutschland ein Demagoge sich „Heil“ 
zurufen und später sogar als „auser-
wähltes Werkzeug der göttlichen Vorse-
hung“ feiern ließ.

In den vergangenen 75 Jahren wurden 
insgesamt neun ordentliche bzw. außer-
ordentliche Heilige Jahre begangen: 
1950 mit einer neuen Heiligen Pforte in 
St. Peter; 1954 ein Marianisches Jahr, 
100 Jahre nach der Dogmatisierung der 
Unbefleckten Empfängnis; 1967/1968 
zur Erinnerung an 1.900 Jahre Martyri-
um der heiligen Petrus und Paulus; 1975 
von Paul VI. (1897-1978, Papst von 1963 
bis 1978) nach Beendigung des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils (1962-1965) 
unter dem Motto „Erneuerung und Ver-
söhnung“; 1983 von Johannes Paul II. 

(1920-2005, Papst von 1978 bis 2005) 
als außerordentliches Heiliges Jahr der 
Erlösung, 1.950 Jahre nach Jesu Tod 
und Auferstehung; 1987/1988 als Ma-
rianisches Jahr, 70 Jahre nach den Ma-
rienerscheinungen in Fatima; 2000 unter 
dem Motto: „Christus gestern, heute und 
in Ewigkeit“, zum Eintritt ins dritte christ-
liche Jahrtausend mit einem großen 
Märtyrergedenken; 2015/2016 als Hei-
liges Jahr der Barmherzigkeit, 50 Jahre 
nach Beendigung des Zweiten Vatikani-
schen Konzils (mit der Besonderheit von 
unzähligen Heiligen Pforten allüberall in 
der Welt in allen Kathedralen und den 
übrigen von den Bischöfen benannten 
Ablasskirchen). Und schließlich 2025, 
das Papst Franziskus unter das Motto 
„Pilger der Hoffnung“ gestellt hat, und 
das nach dem Tod des Papstes nun von 
Papst Leo XIV. (*1955, Papst seit 2025) 
fortgeführt wird.

Das Heilige Jahr 2025 – 
„Pilger der Hoffnung“ 

In seiner Verkündigungsbulle des 
Heiligen Jahres 2025, „Spes non con-
fundit“, bringt bereits der Titel des 
kirchlichen Dokumentes das Thema 
des Heiligen Jahres zum Ausdruck: „die 
Hoffnung lässt nicht zugrunde gehen“ 
(vgl. Röm 5,5). Das päpstliche Schrei-
ben ist gerichtet an alle Pilger, die nach 
Rom kommen, aber auch an die Gläubi-
gen, die zuhause das Heilige Jahr bege-
hen. Und der Papst schreibt zum The-
ma: „Alle hoffen. Im Herzen eines jeden 
Menschen lebt die Hoffnung als Wunsch 
und Erwartung des Guten, auch wenn er 
nicht weiß, was das Morgen bringen 
wird … Möge das Heilige Jahr für alle 
eine Gelegenheit sein, die Hoffnung wie-
der aufleben zu lassen.“ Es lohnt sich, in 
diesem Text die verschiedenen Aspekte 
der Hoffnung nachzulesen. So spricht 
der Papst von der Hoffnung auf Frieden 
für die Welt, auf Weitergabe des Lebens, 
von Hoffnung für Gefangene, für Kranke, 
für junge Menschen, für Migranten, für 
die älteren Menschen, für die Milliarden 
von Armen, von Hoffnung auf Teilung 
der Güter der Erde, auf Schuldenerlass 
für die armen Länder, ja auch von der 
Hoffnung auf einen gemeinsamen Ter-
min des Osterfestes sowie schließlich 
von Hoffnung über den Tod hinaus.

Und ein zentraler Gedanke dieses 
Schreibens könnte uns hilfreich sein, 
wenn wir an die Menschen denken, die 
keinen Zugang zum Glauben gefunden 
oder diesen wieder verloren haben: „Was 
wird dann diese Fülle der Gemeinschaft 
kennzeichnen? Das Glücklichsein. Die 
Glückseligkeit ist die Berufung des Men-
schen, ein Ziel, das alle betrifft“ (Fran-
ziskus, Spes non confundit 21). Wenn 

St. Paul vor den Mauern 
das Paulusgrab und 
die Paulusketten 
die Papstportraits



DER FELS 11/2025 � 321

es uns gelingen würde, den Menschen in 
diesem Sinne deutlich zu machen, dass 
es beim Glauben letztlich darum geht, 
glücklich zu werden, ja ewig glücklich 
zu sein, könnte man vielleicht manchem 
wieder das Herz für den Glauben öffnen. 

Der Jubiläumsablass

Warum der Jubiläumsablass seit 
Einführung der Heiligen Jahre 1300 ein, 
wenn nicht sogar das zentrale Element 
eines Heiligen Jahres ist, erschließt sich 
aus dem Lehrschreiben von Papst Paul 
VI. – zwei Jahre nach Abschluss des 
Zweiten Vatikanischen Konzils – in Ver-
bindung mit der Darlegung der Ablass-
lehre in dem von Papst Johannes Paul II. 
promulgierten kirchlichen Gesetzbuch. 
Papst Paul VI. legte in seinem Schrei-
ben aus dem Jahr 1967 nämlich dar, 
dass – gemäß beständiger Lehre der 
Kirche – aufgrund einer Sünde nicht nur 
eine Schuld entsteht, die vom Menschen 
bereut werden muss und dann von Gott 
vergeben wird. Vielmehr folgen bei den 
Sünden auch nach der Vergebung der 
Schuld noch Strafen daraus, die sich im 
irdischen Leben oder nach dem Tod im 
Fegfeuer ergeben: „Nach der Lehre der 
göttlichen Offenbarung folgen aus den 
Sünden von Gottes Heiligkeit und Ge-
rechtigkeit auferlegte Strafen [zeitliche 
Sündenstrafen]. Sie müssen in dieser 
Welt durch Leiden, Not und Mühsal und 
besonders durch den Tod [irdische Lei-
den] oder in der künftigen Welt durch 
Feuer und Qual oder Reinigungsstrafen 
abgebüßt werden [Fegfeuer]“ (Paul VI., 
Indulgentiarum Doctrina [1967]; vgl. 
KKK 1472). Allerdings muss hier so-
gleich dem berechtigten Einwand Recht 
gegeben werden, dass damit nicht ge-
meint sein kann, man könne aufgrund 
von irdischen Leiden eines bestimmten 
Menschen (Krankheit, Schicksalsschlä-
ge etc.) darauf schließen, dass dieser 
ein (schwerer) Sünder sei und dies bü-
ßen müsse. Denn negative irdische Le-
bensumstände können natürlich einen 
Menschen auch schuldlos treffen, wie 
dies schon die biblische Erzählung von 
Ijob deutlich macht, der schlimmstes 
Leid erfuhr, obwohl er vor Gott ein ge-
rechter Mensch war. Irdisches Leiden 
kann nämlich auch eine spezielle Teil-
habe am Leiden Christi bedeuten, die 
dann eine besondere Beziehung zu Gott 
zum Ausdruck bringt und sich heilswirk-
sam auch für viele andere Menschen 
erweisen kann. Denn so heißt es ja 
schon bei Paulus: „Jetzt freue ich mich 
in den Leiden, die ich für euch ertrage. 
Für den Leib Christi, die Kirche, ergänze 
ich in meinem irdischen Leben das, was 
an den Leiden Christi noch fehlt“ (Kol 
1,24). Denn Nachfolge Christi bedeutet 
ja auch Kreuztragen und somit ein Hin-

eingenommenwerden in das erlösende 
Heilsgeschehen Jesu Christi: „Wer mein 
Jünger sein will, der verleugne sich 
selbst, nehme sein Kreuz auf sich und 
folge mir nach“ (Mt 16,24). Insofern ist 
Leiden und Kreuztragen nicht in jedem 
Fall eine Buße für schlechte Taten. Aber 
Papst Paul VI. verweist darauf, dass mit 
dem Leid, das wir auf Erden erleben, von 
Gott auch eine gnadenhafte Möglichkeit 
geschenkt wird, in diesem Leben für 
unsere Sünden zu sühnen, also Strafen 
abzubüßen, die man ansonsten nach 
dem Tod im Fegfeuer erleiden müss-
te. – Und da kommt nun der Ablass 
ins Spiel, der nämlich ein gnadenhafter 
Straferlass ist, den die Kirche aufgrund 
der Verdienste Christi und der Heiligen 
(also der guten Taten, die Jesus und die 
Heiligen in ihrem irdischen Leben getan 
haben, oder ihrer Leiden, die sie in Liebe 
zu Gott ertragen haben – was man als 
„Kirchenschatz“ bezeichnet) aufgrund 
ihrer Schlüsselgewalt den Lebenden 
bzw. aufgrund ihres fürbittenden Ge-
betes den Verstorbenen zukommen 
lässt. Im weltlichen Bereich ist das mit 
einer Amnestie zu vergleichen, die das 
Staatsoberhaupt einem verurteilten 
Straftäter zukommen lässt und die eine 
Freilassung aus dem Strafvollzug zur 
Folge hat. In diesem Sinne lehrt die Kir-
che: „Ablass ist der Nachlass zeitlicher 
Strafe vor Gott für Sünden, deren Schuld 
schon getilgt ist“ (c. 992 CIC/1983). So-
mit erspart der Ablass dem reuigen Sün-
der das Fegfeuer.

Insofern ist es schon eine besonde-
re Kuriosität, dass der Ablass, der seit 
Jahrhunderten weltweit von Katholiken 
praktiziert wird und das zentrale Ele-
ment eines Heiligen Jahres darstellt 
– und den man auch außerhalb des 
Heiligen Jahres täglich gewinnen kann 
– in der praktischen Frömmigkeit eines 
durchschnittlichen deutschen Katholi-
ken keine Rolle mehr spielt. Dies hat na-
türlich seine Ursache im bewussten Ver-
schweigen dieses Sakramentale in den 
letzten Jahrzehnten. Diesbezüglich ist 
der Vergleich der beiden katholischen 
Gebet- und Gesangbücher namens 
„Gotteslob“ aus den Jahren 1975 und 
2013 erhellend. Die Gläubigen werden 
in der Ausgabe von 1975 noch an drei 
Stellen auf die Gewinnung von Ablässen 
aufmerksam gemacht (wenn auch im 
„Kleingedruckten“): im Kapitel über das 
Bußsakrament, wo u.a. der Portiunkula-
Ablass genannt wird (GL 54,7); im Kapi-
tel über die Krankensalbung, wo auf den 
vollkommenen Ablass in unmittelbarer 
Todesgefahr hingewiesen wird (GL 76); 
und im Kapitel über das Sterben der 
Christen, wo die Gläubigen zur Gewin-
nung des Allerseelenablasses für die 
Verstorbenen aufgerufen werden (GL 
77,3). Im krassen Gegensatz dazu ist 

Santa Maria Maggiore 
die Krippe von Bethlehem 

der Innenraum 
das Grab von Papst Franziskus



322� DER FELS 11/2025

das Gotteslob aus dem Jahr 2013 eine 
vollständig „ablassfreie Zone“, in der 
Begriff, Bedeutung und Praxis des Ab-
lasses mit keinem Wort mehr erwähnt 
werden. Da nach dem auf Prosper von 
Aquitanien (um 390 bis nach 455) zu-
rückgehenden Grundsatz „lex orandi – 
lex credendi“ die Gebetspraxis die Glau-
benspraxis prägt und somit der fehlende 
Hinweis auf Ablässe im amtlichen Ge-
betbuch zu einer völligen Vergessenheit 
dieser religiösen Praxis führt, ist es na-
türlich nicht hinnehmbar, dass die Gläu-
bigen in dem einzigen für den gesamten 
deutschen Sprachraum zugelassenen 
Gebetbuch keinen einzigen Hinweis auf 
Lehre und Praxis des Ablasses mehr fin-
den. Die Priester vor Ort müssten hier 
Abhilfe schaffen, denn in den von den 
einzelnen Bistümern jährlich herausge-
gebenen Liturgischen Direktorien, die in 
allen Sakristeien ausliegen, werden im-
merhin jedes Jahr je nach (Erz) Bistum 
unterschiedlich einige der Ablässe er-
wähnt. Solange der genannte Mangel im 
„Gotteslob“ herrscht, sollten sich zudem 
die deutschsprachigen (Erz-)Bischöfe 
besonders befleißigt der Erklärung und 
Vermittlung von Ablässen annehmen – 
so, wie es schließlich auch alle Päpste 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
getan haben. Und immerhin konnte die 
Deutsche Bischofskonferenz nicht um-
hin, auf ihrer Internetseite zum Heiligen 
Jahr 2025 auch über den Ablass zu in-
formieren.

Nun könnte man einwenden: „Ein 
Ablass ist doch ein überholtes Relikt 
aus dem Mittelalter und spätestens 
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
(1962-1965) abgeschafft.“ Dies ist je-
doch mitnichten der Fall. Im Gegenteil: 
Die Ablasslehre und  -praxis, wie wir sie 
heute kennen, ist vielmehr eine „nach-
konziliare“ Angelegenheit. Denn Paul VI. 
hat mit der Apostolischen Konstitution 
„Indulgentiarum doctrina“ (1967) zwei 
Jahre nach Abschluss des Konzils die 
Lehre über die Ablässe umfassend dar-
gelegt und neu geregelt. Seitdem gab 
es mehrfach Neuauflagen des entspre-
chenden Ablassverzeichnisses „Enchi-
ridion indulgentiarum“ (1968/2004) und 
ebensolche Übersetzungen in die deut-
sche Sprache: „Handbuch der Ablässe“ 
(1989/2008) oder beispielsweise ins 
Italienische: „Manuale delle indulgenze“ 
(2021). Und auch das nachkonziliar er-
neuerte kirchliche Gesetzbuch „Codex 
Iuris Canonici“ (1983/2017) legt in den 
Kanones 992-997 CIC die kirchliche Ab-
lasslehre und  -praxis dar, ebenso wie 
der Katechismus der Katholischen Kir-
che (1992/2020) in den Nummern KKK 
1471-1479.

Auch die seitdem regierenden Päpste 
haben eigene Ablässe verliehen, vor al-

lem bei besonderen Anlässen, wie z.B. 
Heiliges Jahr, Weltjugendtreffen und 
Weltfamilientreffen: von Paul VI. über 
Johannes Paul I., Johannes Paul II., 
Benedikt XVI. und Franziskus bis hin zu 
Leo XIV. Doch hat tatsächlich der gera-
de erst ins Amt gekommene neue Papst 
bereits einen Ablass verliehen? Ja, und 
zwar unmittelbar nachdem er durch die 
Annahme der Wahl ins Amt gekommen 
ist, zeigte er sich an der Loggia des Pe-
tersdoms den begeisterten Gläubigen 
und spendete den Segen „Urbi et orbi“ 
(der Stadt Rom und dem Erdkreis), mit 
dem ein vollkommener Ablass verbun-
den ist. Somit war die Ablassverleihung 
die erste öffentliche Amtshandlung von 
Papst Leo XIV.!

Die Erlangung des vollkommenen 
Ablasses im Heiligen Jahr ist eines der 
Hauptmerkmale eines Jubiläumsjahres. 
Denn so hatte der mittlerweile verstor-
bene Papst Franziskus in seinem Schrei-
ben vom 11.02.2022 zur Ankündigung 
des Heiligen Jahres 2025 formuliert: 
„Das Jubiläumsjahr [… ist] gekennzeich-
net durch die Vergebung der Sünden 
und insbesondere durch den Ablass, 
den vollen Ausdruck der Barmherzigkeit 
Gottes.“ Und welche Bedeutung das hat, 
machte er in seiner Verkündigungsbulle 
„Spes non confundit“ vom 09.05.2024 
deutlich. Denn erstens ist der Ablass 
Zeichen für die grenzenlose Barmher-
zigkeit Gottes: „Der Ablass lässt uns 
… entdecken, wie grenzenlos Gottes 
Barmherzigkeit ist. Es ist kein Zufall, 
dass einst die Begriffe »Barmherzig-
keit« und »Ablass« austauschbar waren, 
eben weil dieser die Fülle der Vergebung 
Gottes ausdrücken soll, die keine Gren-
zen kennt“ (23). Und zweitens ist der 
Jubiläumsablass, der ja täglich gewon-
nen und fürbittweise den Verstorbenen 
zugewendet werden kann, ein Zeichen 
solidarischer Liebe mit unseren Verstor-
benen, konkret: mit den Armen Seelen 
im Fegfeuer: „Der Jubiläumsablass [ist] 
kraft des Gebets in besonderer Weise 
für diejenigen bestimmt, die uns vor-
ausgegangen sind, damit ihnen die volle 
Barmherzigkeit zuteil wird“ (22).

Um zu verstehen, was der Ablass 
bedeutet, muss man um dessen Un-
terschied zum Bußsakrament wissen: 
Durch die Beichte erlangen wir die Ver-
gebung der Schuld aller schweren und 
leichten Sünden sowie die Befreiung 
von ewigen Strafen (Höllenstrafe). Je-
doch verbleiben „zeitliche Strafen“ (in 
diesem Leben oder im Fegfeuer). Der 
Ablass befreit von diesen zeitlichen 
Sündenstrafen; man kann ihn für sich 
selbst gewinnen oder ihn fürbittweise 
den Verstorbenen zukommen lassen. 
Und man unterscheidet zwischen einem 
„Teilablass“, der zu einer Verkürzung 



DER FELS 11/2025 � 323

weiligen Bischof benannten Ablasskir-
che machen, einen Gottesdienst mitfei-
ern und dadurch den Ablass gewinnen. 
Im eigenen Bistum kann man ebenfalls 
das Bußsakrament empfangen, kom-
munizieren, das Gebet intensivieren 
(Eucharistische Anbetung, Rosenkranz, 
Stundengebet, persönliches Gebet), Se-
minare über das Zweite Vatikanische 
Konzil oder den Katechismus der Katho-
lischen Kirche besuchen (z.B. mit einer 
Vortragsreihe: Glaube – Sakramente 
– Moral – Gebet); man kann (leibliche 
und geistliche) Werke der Barmherzig-
keit üben, Verzicht auf sinnlose Ablen-
kungen oder überflüssigen Konsum (vor 
allem am Freitag) üben, eine Geldspen-
den an Arme geben oder gute Initiativen 
unterstützen (z.B. im Lebensschutz 
oder für einsame Menschen). So lässt 
sich auch zuhause täglich ein vollkom-
mener Ablass gewinnen und dieser den 
Verstorbenen fürbittweise zuwenden.

Nur „alle Jubeljahre“ wird ein „Heiliges 
Jahr“ gefeiert. Und die damit verbunde-
nen Gnadengeschenke sollten sich die 
Gläubigen nicht entgehen lassen. Nach 
Abschluss des Heiligen Jahres werden 
die vier Heiligen Pforten zwar wieder 
für etliche Jahre geschlossen bleiben. 
Doch das Herz Gottes ist jederzeit offen 
für alle, die ihn suchen – auch außerhalb 
der Heiligen Jahre. Und er schenkt seine 
Gnade jeden Tag aufs Neue. Es liegt an 
uns, ob wir uns der Gnade öffnen und 
mit ihr zusammenarbeiten, zu unserem 
Heil und zum Heil der ganzen Welt.

Literaturhinweis: 

Peter Christoph Düren, 
Der Ablass in Lehre und Praxis,
Augsburg 5. Auflage 2025, 
www.dominus-verlag.de

oder Erleichterung der Läuterungsstrafe 
im Fegfeuer führt, und einem vollkom-
menen Ablass, der die Erlösung aus 
bzw. die Bewahrung vor dem Fegfeuer 
zur Folge hat.

Um einen vollkommenen Ablass zu 
gewinnen, muss man vier Grundbedin-
gungen erfüllen und dazu das vorge-
schriebene Ablasswerk tun. Die Grund-
bedingungen sind: a) wahrhafte Reue 
und keine Anhänglichkeit an irgendeine, 
auch lässliche Sünde, b) Empfang des 
Sakramentes der Buße (bis 20 Tage 
vorher oder nachher), c) Empfang der 
Heiligen Kommunion, d) Gebet in den 
Anliegen des Papstes (z.B. Vaterunser 
und Gegrüßet seist du, Maria).

Als Ablasswerke hat 
man im Heiligen Jahr 2025 
folgende Auswahl: 

1) Wallfahrt zu einer Ablasskirche 
mit Teilnahme an hl. Messe, Wortgot-
tesfeier, Stundengebet, Kreuzweg oder 
Rosenkranz. 2) Besuch anderer vom 
Papst benannter heiliger Stätten mit 
Eucharistischer Anbetung, Credo, Vater-
unser, Ave Maria. 3) Wer gehindert ist, 
diese Stätten aufzusuchen, kann statt-
dessen das Credo und das Vaterunser 
beten und seine „Leiden oder Nöte des 
Lebens vor Gott tragen“. 4) Alternativ ist 
auch die Vertiefung des katholischen 
Lebens durch Volksmissionen, Exerzi-
tien, Fortbildungsveranstaltungen zum 
Katechismus der Katholischen Kirche 
oder zum Zweiten Vatikanischen Konzil 
möglich. 5) Des weiteren können auch 
durch Werke der Barmherzigkeit und 
Buße vollkommene Ablässe gewonnen 
werden (vgl. Mt 25,31-46; KKK 2447). 
6) Auch ein Verzicht auf sinnlose Ab-
lenkungen oder überflüssigen Konsum 
oder 7) eine Geldspende an Arme oder 
die Unterstützung von guten Initiativen 
ist eine Möglichkeit dazu. Ausführlich 
dargelegt sind die einzelnen Ablassge-
winnungsmöglichkeiten im Handzettel 
„Informationen zur Ablassgewinnung 
während des Heiligen Jahres 2025“ (Do-
minus-Verlag). 

Wenn die Leserinnen oder Leser die-
ses Beitrages sich bereits außerhalb 
des Heiligen Jahres 2025 befinden soll-
ten, seien sie auf die reichen Ablassge-
währungen in „normalen“ Jahren hinge-
wiesen, z.B. wäre das Rosenkranzgebet 
in einer Gemeinschaft oder in der Kirche 
ein Werk, mit dem ein vollkommener Ab-
lass gewonnen werden kann, ebenso wie 
eine halbstündige Eucharistische Anbe-
tung oder eine halbstündige betrach-
tende Lesung der Heiligen Schrift oder 
das Gebet an den 14 Kreuzwegstationen 
– stets verbunden mit den genannten 
Grundbedingungen (Buchempfehlung: 
„Der Ablass in Lehre und Praxis). 

Heiliges Jahr – 
Romwallfahrt

Für wen es möglich ist, im Heiligen 
Jahr nach Rom zu reisen, für den bietet 
sich dort vor allem der Besuch der vier 
Patriarchalbasiliken und das Durch-
schreiten aller vier Heiligen Pforten an. 
Und jede dieser großen Basiliken (basi-
licae maiores) birgt besondere Heiligtü-
mer, die dort verehrt werden können:

Der Petersdom den Kathedra-Altar, 
das Petrusgrab (Besuch der Scavi), 
den Veronika-Pfeiler, die Gräber von Jo-
hannes Paul II. und Benedikt XVI. Die 
Lateranbasilika als „Mutter und Haupt 
aller Kirchen Roms und des Erdkreises“ 
die Kathedra des Bischofs von Rom, 
die Apostelhäupter, den Abendmahls-
tisch, die Kapelle Sancta Sanctorum mit 
zahlreichen Reliquien sowie die Scala 
Sancta. St. Paul vor den Mauern das 
Paulusgrab und die Paulusketten sowie 
Papstportraits. Schließlich Santa Ma-
ria Maggiore die Krippe von Bethlehem 
und sieben Papstgräber vom hl. Pius V. 
(1566-1572) bis hin zu Franziskus. Wer 
möchte, kann diese Wallfahrt gemäß 
dem Vorschlag des hl. Philipp Neri (seit 
1575) zu einer Sieben-Kirchen-Wallfahrt 
ergänzen: Santa Croce in Gerusalemme 
mit dem Titulus Christi (INRI) sowie ei-
nem Repro des Turiner Grabtuchs; San 
Lorenzo fuori le mura mit dem Folter-
stein und Grab des hl. Laurentius sowie 
Papstgräbern; sowie San Sebastiano fu-
ori le mura mit dem Pfeil und der Säule 
des hl. Sebastian. Auch die Katakomben 
laden zu einer Wallfahrt und zur Vereh-
rung der dort bestatteten Märtyrer ein: 
z.B. die Calixtus-Katakombe mit sechs 
Papstgräbern und insgesamt 170.000 
Gräbern auf zehn km; die Domitilla-Ka-
takombe, die die Gräber der heiligen Ne-
reus und Achilleus († Ende des 3. oder 
Anfang des 4. Jhdt.) birgt und Gänge 
von 14 km hat; die Priscilla-Katakombe 
mit sechs Papstgräbern und weiteren 
40.000 Gräbern auf elf km sowie der 
ältesten Darstellung der Gottesmutter 
mit dem Stern von Bethlehem (2. Jhdt.) 
und dem Grab der hl. Philomena; zudem 
die Agnes-Katakombe mit einem frühe-
ren Grab der hl. Agnes. Insgesamt gibt 
es in Rom 60 Katakomben mit 750.000 
Gräbern auf einer Länge von 170 km, die 
aber längst nicht alle zugänglich sind. 

Heiliges Jahr – zuhause

Für wen es nicht möglich ist, im 
Heiligen Jahr nach Rom zu fahren, der 
kann es auch zuhause begehen und 
dabei in den gleichen Genuss der be-
sonderen Jubiläums-Gnaden gelangen. 
Dazu kann man z.B. eine Pilgerfahrt zur 
Kathedrale oder einer anderen vom je-



324� DER FELS 11/2025

Vor 75 Jahren wurde die Aufnahme Mariens mit 
Leib und Seele in den Himmel dogmatisiert.

„Wir verkünden, erklären, definieren: Es ist von Gott 
geoffenbarte Glaubenslehre, dass die Unbefleckte Got-
tesgebärerin und immerwährende Jungfrau Maria nach 
Vollendung des irdischen Lebenslaufes mit Leib und See-
le in die himmlische Herrlichkeit aufgenommen wurde.“ 
Vor 75 Jahren verkündet Papst Pius XII. diesen Satz als 
Dogma, am 1. November 1950. Es ist die einzige formale 
Inanspruchnahme der dem Papsttum 1870 zugesproche-
nen Unfehlbarkeit.

Joseph Ratzinger war zu dem Zeitpunkt 23 Jahre alt. 
Später beschreibt er die damalige Grundstimmung. Man 
könne sich nicht mehr die Freude und Begeisterung in 
der katholischen Welt vorstellen. Das Dogma sei ein un-
gewöhnlich kühner Hymnus auf den menschlichen Leib. 
Viele hätten der Kirche oft genug Leibfeindlichkeit un-
terstellt. Das Gegenteil sei nun bewiesen. Und die Kirche 
schaue hier nicht zurück, sondern nach vorne. Sie wol-
le die Zukunft des Menschen vor Augen stellen. Zudem 
preise sie eine Frau, eine von niederem Stand, die sich 
selber Dienstmagd nenne, Maria. Und nicht nur von ih-
rem und letztlich unserem Seelenheil spreche die Kirche, 
sondern auch vom Leibesheil.

Karl Rahner ergänzt: Die Kirche ruft über Maria, dass 
das Fleisch gerettet wird, ja schon gerettet ist. Mit Fleisch 
ist immer der ganze, eine, leibhafte Mensch gemeint. Es 
geht nicht wie bei den Griechen nur um die Unsterblich-
keit der Seele ohne Leib. Das arme Fleisch, das die einen 
quälen und missbrauchen, andere hassen, wieder andere 
vergötzen und anbeten, ist ewig bei Gott, ist ewig gerettet. 
Und zwar nicht nur das Fleisch des Sohnes im Vater, der 
„von oben“ kommt, sondern das Fleisch einer Frau unse-
res Geschlechtes, die wie wir „von unten“ ist. Die leib-
seelische Vollendung bekennen wir für Maria als Tatsa-
che. Für uns selber bekennen wir sie als unsere Hoffnung.

Neu ist das Bekenntnis nicht. Im Osten ist das Fest der 
Entschlafung Mariens seit dem 6., im Westen seit dem 7. 
Jahrhundert bekannt. Zahlreiche apokryphe so genannte 
Transitus-Mariä-Akten aus diesen und späteren Jahrhun-
derten, sprechen legendär von den Umständen des Todes 
der Maria und ihrer Aufnahme in die Herrlichkeit. In die-
sen mögen mündliche Überlieferungen verborgen sein, 

Alfons Zimmer:

Ein Hymnus 
auf den Leib

…der dich, o Jungfrau, in den Himmel aufgenommen hat“, 
Marienkirche Bochum-Langendreer, Nikolaus Bette



DER FELS 11/2025 � 325

die jedoch historisch nicht belastbar sind. Kurz: Über Ort, 
Zeitpunkt und Todesart Mariens gibt es keine sicheren 
historischen Nachrichten.

Der Glaubenssatz von der Aufnahme Mariens ist nach 
Joseph Ratzinger keine historische, sondern eine theologi-
sche Aussage. Das Dogma ist ein Akt der Huldigung, der 
Verehrung Mariens. Was der Osten in Liturgie und Ritus 
vollzieht, geschieht im Westen in der Weise der Dogma-
tisierung. Diese ist die feierlichste Form der Hymnologie. 
Das Dogma erfüllt das, was das Evangelium an Marienver-
ehrung prophezeit und verlangt: „Siehe, von nun an wer-
den mich selig preisen alle Geschlechter“ (Lk1,48).

In der Begründung stützt sich Papst Pius XII. auf die 
Heilige Schrift als ganze. Diese stellt Maria vor Augen 
als mit ihrem Sohne innigst verbunden, sein Los immer 
teilend. Deswegen scheint es beinahe unmöglich, sie, die 
Christus empfing, gebar, mit ihrer Milch ernährte und ihn 
an ihre Brust drückte, von demselben nach diesem irdi-
schen Leben, wenn nicht der Seele, so doch dem Leibe 
nach getrennt zu sehen. Da er, der Dreifaltige, sie mit sol-

cher Ehre auszeichnen konnte, sie vor der Verwesung des 
Grabes unversehrt zu bewahren, muss man glauben, dass 
er das wirklich tat.

Es ist müßig, über das letztlich nicht beschreibbare 
Vollendungsgeschehen zu spekulieren. Wir sollten es un-
terlassen. Aber wir müssen doch die großen Schriftworte 
des Völkerapostels Paulus zur himmlischen Vollendung 
der Christgläubigen auch bei der Frage der Verherrlichung 
Mariens mitbedenken. „Die er gerecht gemacht hat, hat er 
auch verherrlicht“, sagt er den Römern (8,30) und erklärt 
den Philippern, dass Verherrlichung mit dem Leib zu tun 
hat. Der Retter Christus wird „den armseligen Leib in die 
Gestalt seines verherrlichten Leibes verwandeln“ (Phil 
3,21). Gott „hat uns mit Christus auferweckt und uns zu-
sammen mit ihm einen Platz im Himmel gegeben“ (Eph 
2,6). Pius XII. fragt im Vorfeld der Dogmatisierung alle 
katholischen Bischöfe des Erdkreises, wie sie zum Be-
kenntnis zur leiblichen Aufnahme der seligsten Jungfrau 
stehen. 98,2 % der Bischöfe antworten, es sei ihr Glaube. 
Die eindeutigen Schriftworte aus den Briefen des Paulus 
werden sie in ihrem Glaubenssinn bestärkt haben.� è

Peter Paul Rubens (1577-1640), Die Himmelfahrt Mariä, 
ca. 1616-1618, Kunstpalast Düsseldorf.

Thema: Während Maria triumphal aufsteigt, ereignet sich 
unten das „Rosenwunder“. Nach apokryphen Legenden fin-
den Frauen und Apostel beim Öffnen ihres Grabes statt des 
Leichnams duftende Rosen. 

1711 erwarb Kurfürst Johann Wilhelm II. von der Pfalz 
(1658-1716), großer Sammler barocker Staatskunst, für 
seine berühmte Düsseldorfer Gemäldesammlung die „Him-
melfahrt Mariens“. Rubens hatte das monumentale Altarbild 
(mit Rahmen: 473x332) für die Brüsseler Kirche Notre Dame 
de la Chapelle gemalt. Kurfürst Jan Wellem, so heißt er am 
Rhein, ließ die tonnenschwere Tafel per Schiff über den Rhein 
in die Residenzstadt bringen. Das Bild hatte politische Sym-
bolkraft. Marienverehrung wurde im 17. Jahrhundert von den 
Jesuiten stark verbreitet, war sichtbarer Ausdruck der Ge-
genreformation und Parteinahme für den Katholizismus und 
die katholischen Mächte Europas. Der tief katholische Jan 
Wellem versteht sich als Glaubensverteidiger.

Quelle für diese und ähnliche Darstellungen der Aufnah-
me Mariens ist die Legenda Aurea des Jacobus de Voragine, 
ein im Spätmittelalter immens verbreitetes Werk. Nach der 
jüngeren Himmelfahrt-Mariens-Legende finden Apostel und 
Frauen im geöffneten Mariengrab nur duftende Rosen. Inner-
lich und äußerlich bewegt verfolgen sie die von Engeln be-
gleitete Aufnahme und himmlische Krönung der Gottesmut-
ter. Rubens hatte in Venedig Tizians „Himmelfahrt Mariens“ 
(1518) gesehen und auch andere Vorbilder studiert. Die Düs-
seldorfer Assumpta ist seine siebte von etwa vierzehn Vari-
anten zum beliebten Bildthema der neuen Marienverehrung.

Ein Großteil der Düsseldorfer Gemäldegalerie ging 1805 
als Erbschaft an die bayrischen Wittelsbacher und wurde 
nach München verbracht. Dort bildet sie den Grundstock der 
Alten Pinakothek. Das Assumpta-Gemälde von P.P. Rubens 
war jedoch für den langen Transportweg zu schwer und zu 
groß. Es verblieb in der kurfürstlichen Gemäldegalerie, er-
hielt schließlich Platz im Düsseldorfer Museum Kunstpalast.

INFO



326� DER FELS 11/2025

Die Aufständischen in der Ven-
dée hatten ihre eigene Mar-

seillaise. Auch sie beschwor „Le jour de 
gloire“, den Tag des Ruhms – aber den 
Ruhm der Armée Catholique, der Ka-
tholischen Armee. 300.000, oft unbe-
waffnete Männer, Frauen und Kinder 
aus ihren Reihen, wurden von Truppen 
der Revolution zwischen 1793 und 
1796 niedergemetzelt auf Geheiß des 
Komitees „für das öffentliche Wohl“. 
Die Opfer kämpften mit dem Rosen-
kranz in der Hand und dem Abzeichen 
des heiligsten Herzens Jesu auf ihrer 
Brust. Generäle wie François-Joseph 
Westermann ließen Siedlungen, Vieh 
und landwirtschaftliche Flächen ge-
zielt vernichten. Es war ein Vorspiel zu 
Greueln des 20. Jahrhunderts wie dem 
Gulag Stalins – und für manche His-
toriker ein katholischer Holocaust, den 
die Welt verdrängt hat. Bei 114 Märty-
rern steht zweifelsfrei fest, dass sie den 
Tod bewusst auf sich nahmen weil sie 
den Glauben nicht verleugnen wollten. 
Viele von ihnen waren Dienstmägde 
und Bäuerinnen. Sie haben höheren als 
irdischen Ruhm errungen, wie ihre Se-
ligsprechung bezeugt.

Schon zu Beginn der Revolution hat-
te die „Zivilverfassung“ des Klerus nicht 
nur wegen der Enteignung der Kir-
chengüter Widerstand ausgelöst. Papst 
Pius VI.  verurteilte die Schaffung einer 
neuen staatstreuen „Kirche“. Geistliche, 
die den Eid auf die neue Ordnung nicht 
leisteten, wurden ihrer Ämter entho-
ben, ihre Pfarreien Willigeren überge-
ben. Tausende romtreue Priester flohen 
ins Exil. Andere versteckten sich, um 

heimlich die ihnen anvertraute Herde 
zu betreuen.  Eine Katakombenkirche 
entstand.  In Scheunen, Kellern und 
Wäldern wurden Messen gefeiert und 
Sakramente gespendet. Alle Beteiligten 
wussten, dass ihr Leben in Gefahr war, 
doch sie zogen den möglichen Tod der 
Verleugnung des Glaubens vor. Es kam 
zu ersten Massakern an Priestern und 
Gläubigen.

Schon 1926 sprach Papst Pius XI. 
Noël Pinot selig, einen Pfarrer, der 
durch die Guillotine starb. Pius XII. 
erhob 1955 die 14 Märtyrer von La-
val zur Ehre der Altäre, eine Gruppe 
dort ebenfalls enthaupteter Priester. 
1984 sprach Papst Johannes Paul II. 
84 Märtyrer selig, die bei Avrillé an 
der Westküste auf freiem Feld für ih-
ren Glauben erschossen und weitere 
15, die im nahen Angers guillotiniert 
wurden. In seiner Predigt sagte er: „Sie 
gehören zu den vielen Märtyrern, die 
zur Zeit der Französischen Revolution 
den Tod auf sich nahmen, weil sie ih-
ren Glauben und ihre Religion in voller 
Übereinstimmung mit der römisch-
katholischen Kirche bewahren woll-
ten. Priester, die sich weigerten, einen 
Eid zu leisten, den sie als schismatisch 
betrachteten, und die ihre pastoralen 
Pflichten nicht aufgeben wollten; Lai-
en, die diesen Priestern, der Messe und 
den Bekundungen der Verehrung Ma-
riens und der Heiligen treu blieben.“

Eins von vielen Kriegsverbrechen 
geschah im Dezember 1793 nach der 
Schlacht von Savenay. Damals wur-
den 6.000 Gefangene aus der Vendée 

ermordet.  General Westermann, der 
sich den Namen „Schlächter“ „verdien-
te“, erstattete danach diesen Rapport: 
„Auf Befehl habe ich Kinder unter den 
Hufen der Pferde zertreten, Frauen 
abgeschlachtet ... Ich habe keinen einzi-
gen Gefangenen gemacht ... Ich habe sie 
alle ermordet.“ General François Pierre 
Amey ließ in Mortagne Männer und 
Frauen samt ihren Kindern in Brot-
öfen rösten, „damit sie nicht noch mehr 
Banditen zur Welt bringen“. Entlang 
der Loire wurden eigens zwei Dutzend 
Ertrinkungsstellen eingerichtet. Allein 
an einer Hinrichtungsstätte starben 
damals 3.000 Frauen im Fluss.

Kardinal Robert Sarah zog 2017 
in Luçon in einer Predigt aus dem 
schlimmsten Verbrechen der Revo-
lution dieses Fazit: „Angesichts der 
Diktatur des Relativismus, angesichts 
des Gedankenterrorismus, der einmal 
mehr Gott aus den Herzen der Kin-
der reißen will, müssen wir wieder die 
Frische des Geistes, die freudige und 
leidenschaftliche Einfachheit dieser 
Heiligen und Märtyrer finden. Es liegt 
nun im Herzen jeder Familie, jedes 
Christen, jedes Menschen guten Wil-
lens, dass eine innere Vendée entsteht. 
Jeder Christ ist spirituell gesehen ein 
Vendéer. Lassen wir nicht zu, dass 
großzügiges und uneigennütziges Ge-
ben in uns erstickt wird. Lasst uns wie 
die Märtyrer der Vendée lernen, diese 
Gabe aus ihrer Quelle zu schöpfen: 
aus dem Herzen Jesu. Lasst uns beten, 
dass eine kraftvolle und freudige innere 
Vendée in der Kirche und in der Welt 
entstehen möge! Amen.“� ¢

Klemens Hogen-Ostlender:

Wie könnte man sie vergessen?

Die Märtyrer von Vendée

Pierre Nicolas Ransonnette
schuf diese zeitgenössische
Abbildung eines Massakers in
der Vendée aus dem Jahr 1794.



DER FELS 11/2025 � 327

Bischof kann die Mönche nicht un-
terstützen. Sie müssen heimkehren. 

Auf dem Weg nach Natal, dem 
Weihnachtsland, bleibt ihr Ochsen-
karren am zweiten Weihnachtstag 
1882 im Schlamm stecken, kann 
nicht weiterbewegt werden. P. Franz 
entscheidet: „Abladen! Hier blieben 
wir. Hier bauen wir unser Kloster!“ 

ber in die Türkei! Dort gibt es mehr 
Arbeit als in Rom!“ Mit 44 Jahren 
bricht P. Franz nach Bosnien auf, da-
mals der westlichste Teil des osmani-
schen Reiches. In Banja Luka findet 
sich schnell ein Grundstück für eine 
Klostergründung. Der Mönch und 
einige Mitbrüder aus Mariawald, die 
sich ihm anschließen, leben in einem 
Stall, der zugleich Speise-, Ka-
pitel und Krankenzimmer ist. 
Gekocht wird im Freien. Sie 
nennen ihre Gründung Mari-
astern, weil Schwestern dieses 
Klosters in der Lausitz ihnen 
2000 Gulden für den Grund-
stückskauf übermittelten. 

Christen dürfen hier nur 
mit Holz oder Lehm bauen 
und keine Glocken läuten. Sie 
bauen das Kloster, darin eine 
Kirche, die man für ein erlaub-
tes Wohnhaus halten kann, ein 
Waisenhaus für Mädchen und 
eines für Jungen, Werkstätten, 
einen Kuhstall, eine Mühle. 
Und sie läuten trotz des stän-
digen Protests des Paschas 
auch ihre Glocken. 

Immer mehr junge Männer kom-
men zu ihnen. 1879 reist P. Franz 
zum Generalkapitel der Trappisten 
nach Frankreich. Maria Stern mit sei-
nen 76 Mönchen – 1914 sind es 230 
– soll zur Abtei erhoben werden, er 
wird wohl ihr erster Abt. Doch dann 
spricht er jenen Satz, der sein Leben 
noch einmal radikal ändert: „Wenn 
keiner geht, dann gehe ich!“ 

In Banja Luka schließen sich ihm 
30 Mitbrüder an. Bischof Ricards hat 
zugesagt, sich in der ersten Zeit um 
ihr Überleben zu kümmern, die Ge-
gend sei landwirtschaftlich gut nutz-
bar. In Dunbrody trifft nichts davon 
zu. Es gibt kein Wasser, kein Holz, 
Landwirtschaft ist nicht möglich, der 

Ursula Zöller:

Reformer und
Wegbereiter
in der 
Kirche: 

Abt Franz Pfanner
Nach dem Ruf des Bettlers

„Wenn keiner geht, dann gehe 
ich!“ Mit dieser Antwort auf die 
Bitte Bischof Ricards an die im 
französischen Sept Fons versam-
melten Trappisten nach Südafrika 
zu kommen, ändert sich das Leben 
von Franz Pfanner radikal.

Wendelin Pfanner wird 1825 in 
Langen bei Bregenz geboren. Sein 
Vater meint früh, er werde kein guter 
Bauer oder Handwerker; daher darf 
er studieren. Wendelin ist oft krank, 
darf deswegen nicht Missionar wer-
den, wird 1850 zum Priester geweiht. 
Er wird nach seiner Zeit als Pfarrer 
in Haselstauden als Beichtvater der 
mehr als 120 Barmherzigen Schwes-
tern nach Agram in Kroatien ge-
schickt, ist dort auch Seelsorger für 
mehr als tausend Strafgefangene.

Als zwei Trappisten aus Maria-
wald in der Eifel nach Agram kom-
men, reift in ihm der Entschluss 
in diesem Kloster einzutreten. Die 
notwendige Erlaubnis des Bischofs 
von Brixen lässt auf sich warten, der 
Priester pilgert unterdessen ins Hei-
lige Land und darf dann in dem vor 
zwei Jahren neu angesiedelten Trap-
pistenkloster eintreten. Am 9. Ok-
tober 1863 wird er eingekleidet und 
erhält den Ordensnamen Franz. 

Vier Jahre später wird er gemein-
sam mit seinem Mitbruder Zacharias 
beauftragt, in Österreich ein neues 
Kloster zu gründen. Die beiden fin-
den dort keine Unterstützung, sollen 
nicht nach Mariawald zurückkehren, 
machen sich auf nach Rom, wo ih-
nen Papst Pius IX. die Sanierung des 
zerfallenden Klosters Tre Fontane 
aufträgt. 

In seinen Erinnerungen schildert 
der Mönch, dass ihn dort ein Bettler 
um ein Stück Brot gebeten und ihm 
dann zugerufen habe: „Gehen Sie lie-

Schon bald ist es mit 300 Mön-
chen Ausgangspunkt für viele Au-
ßenstationen. Schulen, Werkstätten 
und Krankenhäuser werden gebaut. 
Drei Jahre nach der Ankunft der 
Mönche ruft Abt Pfanner Frauen 
aus Europa als Missionshelferinnen 
nach Mariannhill, der Orden der 
Missionsschwestern vom Kostbaren 
Blut entsteht, in dem heute rund 900 
Schwestern tätig sind. Da sich die 
vielen Aktivitäten der Mönche kaum 
noch mit dem Leben als Trappisten 
vereinbaren lassen, trennt Papst Pius 
X. Mariannhill von deren Gemein-
schaft. Es entsteht die neue wichtige 
Kongregation der Missionare von 
Mariannhill.� ¢



328� DER FELS 11/2025

Es gibt auch gute Nachrichten in diesen Tagen: 
Immer mehr Pfarreien in Deutschland schlie-

ßen sich der Aktion „Red Wednesday“ an. Diesen „ro-
ten Mittwoch“ hat „Kirche in Not“ 2015 ins Leben geru-
fen; er wird weltweit begangen. Gotteshäuser, Schulen 
und öffentliche Gebäude werden rot angestrahlt, es 
finden Gebete und Gottesdienste statt. Kerntermin ist 
der 19. November. Übrigens: Es ist noch nicht zu spät, 
um mitzumachen!
Der Anlass für den „Red Wednesday“ ist leider weniger 
gut: Weltweit werden Christen verfolgt. 

Märtyrer sind nicht nur ein Thema in 
Geschichtsbüchern. Märtyrer 
gibt es auch heute.

31. März 2025, Haiti: In der Stadt Mirebalais werden 
zwei Ordensfrauen von bewaffneten Banden brutal er-
mordet. Schwester Evanette Onezaire und Schwester 
Jeanne Voltaire hatten während eines Überfalls Schutz 
in einem Haus gesucht, wurden dort aber entdeckt und 
zusammen mit weiteren Personen getötet. 

27. Juli 2025, Demokratische Republik Kongo: Kämp-
fer der islamistischen Miliz „Allied Democratic Forces“ 
(ADF) dringen in die Pfarrkirche von Komanda in der 
Provinz Ituri ein. Die Gläubigen hatten sich zu einem 
Nachtgottesdienst versammelt, als die Rebellen das 
Feuer eröffneten. Mehr als 40 Menschen, darunter 
zahlreiche Frauen und Kinder, wurden getötet, andere 
verschleppt. 

Zwei Beispiele aus jüngster Zeit. Nur zwei Beispiele 
von so vielen. Sie stammen aus einem neuen Buch 
von „Kirche in Not“: Der „Kalender der Märtyrer“ stellt 
52 Lebenszeugnisse von verfolgten Christen vor und 
lädt zum Gebet ein. Eine erschütternde, aber wichtige 
Anregung zur persönlichen Betrachtung!

Christenverfolgung findet Tag für Tag statt, 
und sie nimmt in vielen Weltregionen zu. 

Zur ganzen Wahrheit gehört aber auch: Politische und 
ethnische Gründe spielen in solchen Konflikten eben-
falls eine Rolle, auch Armut, Korruption, mangelnde 
Lebensgrundlagen. 

Ja, es geht nicht immer in erster Linie um Religion, 
wenn Christen angegriffen werden. Ja, der Terror, die 
Gewalt, die Ausgrenzung treffen nicht nur Christen, 
sondern auch andere Gruppen.

Aber es stimmt genauso: Es geht bei Terror, Extremis-
mus und Gewalt auch um Religion, immer häufiger so-

gar. Die Gewalt richtet sich oft gezielt gegen Christen, 
immer öfter.

Denn Christen sind in vielen Ländern in der Minderheit. 
Sie haben oft keine politischen Fürsprecher. Sie gelten 
wegen ihrer weltkirchlichen Ausrichtung als besonders 
„verdächtig“. Oder sie werden von Extremisten am 
meisten gehasst.

Der „Red Wednesday“ lädt ein, daran zu denken, was 
andere nicht einmal wissen wollen: dass weltweit Milli-
onen Christen verfolgt werden, auch wenn ihre genaue 
Zahl niemand seriös zählen kann. 

„Wem es gelingt, uns zu töten, weiß, 
dass er als Held gefeiert wird.“ 

Diese Worte stammen von Mariam Lal aus Pakistan. 
Sie war Krankenschwester. Sie wurde zur Stationslei-
tung in ihrem Krankenhaus befördert – als Christin. 
Gegner dieser Entscheidung beschuldigten sie der 
Blasphemie. Ein Mob stürmte das Krankenhaus.
Mariam entkam nur knapp dem Tod. Seitdem lebt 
sie versteckt. Verbannt aus dem Leben, das sie sich 
aufgebaut hatte. Und trotzdem sagt sie: „Mein Glaube 
bleibt. Ich bleibe Christin.“

Die Gründe für Verfolgung sind vielfältig:
�	 weil eine andere Religion als staatstragend gesehen 

wird, wie in einigen arabischen Staaten und zuneh-
mend auch in Indien.

Blutrote Kirchen für die 
Märtyrer von heute

Der rot erleuchtete Dom zu Fulda 
am „Red Wednesday“ 2024.



DER FELS 11/2025 � 329

�	 weil Religion generell nicht zur Staatsideologie 
passt, wie in China oder Nordkorea.

�	 weil autokratische Herrscher ihre Macht ausbauen 
und die Mehrheitsreligion in ihren Dienst stellen wol-
len.

�	 weil aufgestachelte Islamisten alle verfolgen, die 
nicht in ihr religiöses Weltbild passen, sogar die An-
gehörigen der eigenen Religion. Das erleben und er-
leiden Millionen Menschen in Afrika, im arabischen 
Raum, im Nahen Osten, bis hin zum Süden der Phil-
ippinen.

Religionsfreiheit ist ein hohes Gut 
– und ein zerbrechliches. 

Das ist der Befund des neuen Berichts von „Kirche in 
Not“, der Ende Oktober erschienen ist: „Religionsfrei-
heit weltweit 2025“.

In mehr als einem Drittel der Länder der Welt ist die 
freie Religionsausübung eingeschränkt oder wird bru-
tal verfolgt. Dort leben mehr als zwei Drittel der Welt-
bevölkerung. 

In mehr als 60 Prozent der analysierten Länder hat 
sich die Situation der Christen weiter verschlechtert.

Im Iran reicht der Besitz einer Bibel, um verhaftet zu 
werden. Im Sudan werden Kirchen beschlagnahmt. Im 
Irak kämpfen Christen immer noch darum, nicht mehr 
als Bürger zweiter Klasse behandelt zu werden. In Chi-

na soll die Religion sich der kommunistischen Staats-
doktrin anpassen – oder sie wird mit Repressionen 
überzogen und verboten.

Dort, wo Christen verfolgt werden, 
ist auch die Freiheit aller anderen in Gefahr. 

Wenn wir rund um den „Red Wednesday“ Kirchen in 
Rot erstrahlen sehen, dann leuchten sie nicht wegen 
der Dekoration. Sie leuchten blutrot für die Märtyrer 
von heute. Der „Red Wednesday“ ist kein Gedenktag 
wie andere. Er ist ein Weckruf zur Hilfe. 

KIRCHE IN NOT tut genau das, in mehr als 5000 Projek-
ten in über 130 Ländern, Jahr für Jahr.

Zwei Beispiele, die mir aktuell besonders am Herzen 
liegen: 

In Verfolgungsländern wie Nigeria, Pakistan und Indi-
en fördern wir Priesterberufungen. Denn auch das ist 
eine beeindruckende Realität: Gerade in Ländern, wo 
Christen einen schweren Stand haben, platzen Pries-
terseminare und Klöster aus allen Nähten. Obwohl die 
Verantwortlichen den Bewerbern sagen: Ihr müsst für 
das Martyrium bereit sein. 
Doch die Familien sind so bitterarm, dass sie sich 
ein Studium für ihre Söhne nicht leisten können. 50 
Euro im Monat kostet das Leben und die Ausbildung 
im Priesterseminar; das sind etwa 3000 Euro für ein 
fünfjähriges Studium. Dank der Großherzigkeit unserer 
Wohltäter kann „Kirche in Not“ im Schnitt jeden elften 
Priesterseminaristen weltweit unterstützen!

Zweites Beispiel: In Syrien nehmen in jüngster Zeit At-
tacken auf Christen wieder zu. Trauriger Höhepunkt 
war der Anschlag auf die Mar-Elias-Kirche in Damas-
kus im Juni mit mindestens 22 Toten und 63 Verletz-
ten. 

„Kirche in Not“ übernimmt in Syrien und in anderen 
Ländern die Ausbildung von Seelsorgern, die speziell 
für die Betreuung von traumatisierten Menschen ge-
schult sind. Und wir helfen auch, damit die Kirche ganz 
praktisch helfen kann: mit Lebensmitteln, Medikamen-
ten, Bildung für die Ärmsten der Armen.

Ein Beitrag von Florian Ripka, 
Geschäftsführer von „Kirche in Not“ 
Deutschland

Florian Ripka, Geschäftsführer von 
„Kirche in Not“ Deutschland

Eine Ordensschwester in Tansania in einer 
Kirche, die bei Unruhen niedergebrannt wurde.



330� DER FELS 11/2025

Junger Christ in Syrien.

Äthiopische Christin beim Gebet.

Unser Gedenken, unser Gebet, 
unsere Hilfe sind keine Einbahnstraße. 

Das Leid, das Schicksal unserer verfolgten Brüder 
und Schwestern, es trägt reiche Frucht. Gegen alle 
menschliche Logik. Oft blüht gerade dort der Glaube, 
wo er eingeschränkt und verfolgt wird. In den Flücht-
lingslagern von Burkina Faso müssen bis zu fünf Sonn-
tagsgottesdienste gefeiert werden, um alle Gläubigen 
aufzunehmen.  In Indien oder China lassen sich immer 
mehr Menschen anrühren von der christlichen Bot-
schaft, obwohl sie mit Repressionen rechnen müssen.

Die Christenverfolgung ist eine traurige Tatsache, aber 
keine, mit der wir uns abfinden dürfen. Und wir sind ihr 
auch nicht machtlos ausgeliefert. Wir können etwas 
tun: für unsere Geschwister in Nigeria, in Indien, in Sy-
rien, in Nordkorea. Auch in Lateinamerika, wo Christen 
wie in Nicaragua unter einem Regime leiden, das Pries-
ter verhaftet, Ordensschwestern ausweist und Kirchen 
enteignet.

Was also können wir tun?
�	 Beten. Für Schutz, Trost, Gerechtigkeit – und für die 

Bekehrung der Täter.
�	 Informieren. Teilen wir das, was wir heute hören.
�	 Spenden. Für Organisationen wie „Kirche in Not“, die 

vor Ort helfen: mit Lebensmitteln, mit Seelsorge, mit 
Kirchenneubauten und Radiosendern, die das Evan-
gelium dorthin bringen, wo es verboten ist.

�	 Eintreten. Machen wir in unseren Gemeinden, Schul-
klassen, sozialen Netzwerken auf das Thema auf-
merksam.

Der „Red Wednesday“ ist nicht nur ein 
Gedenk- oder Trauertag. 
Er ist ein Sendungstag. 

Er erinnert uns daran, was Kirche wirklich bedeutet: 
eine weltweite Familie. Ein Leib in Christus.

Christenverfolgung ist kein Randthema. Sie ist der 
Prüfstein unserer Menschlichkeit. Sie ist der Prüfstein 
unserer gemeinsamen Berufung als Christen. Die ver-
folgten Christen werden im Glauben geprüft. Wir aber 
werden geprüft in der Liebe.

Informationen und Materialien zur Gestaltung des 
„Red Wednesday“ und zum Gebet für verfolgte Chris-
ten finden Sie unter: www.red-wednesday.de.

Der neue „Kalender der Märtyrer und Zeugen der Lie-
be“ kann für 1,50 Euro (zzgl. Versandkosten) bestellt 
werden bei: 
„Kirche in Not“, Lorenzonistraße 62, 81545 München,
 Tel. 089 – 6424888-0 sowie 
unter: www.kirche-in-not.de/shop.

Unterstützen Sie die Hilfe für verfolge Christen in aller 
Welt mit Ihrer Spende – online unter: 
www.kirche-in-not.de/helfen/spenden 
oder auf folgendes Konto:
Empfänger: KIRCHE IN NOT
LIGA Bank München
IBAN: DE63 7509 0300 0002 1520 02
BIC: GENODEF1M05

Die Titelseite des neuen „Kalender der Märtyrer“ 
zeigt Glaubenszeugen unserer Tage.



DER FELS 11/2025 � 331

Wer in England im 19. Jahrhun-
dert als Katholik zur Welt 

kam, gehörte von vorneherein zu den 
Bürgern zweiter Klasse. In England ge-
hörte man der anglikanischen Kirche 
an oder war Protestant. John Furniss, 
der 1809 in Sheffield als Sohn eines 
Messerschmieds geboren wurde, war 
stolz darauf, katholisch zu sein. Das 
verdankte er seinen gläubigen Eltern, 
die ihn von klein an zum Gottesdienst 
mitnahmen. John wurde Ministrant. Mit 
Begeisterung versah er den Altardienst. 
Die Eltern freuten sich, als ihr Sohn 
Priester werden wollte. Mit 25 Jahren 
war er 1834 am Ziel. Der Bischof hatte 
allerdings nicht viele Stellen für Kaplä-
ne, die er bezahlen musste. Vielfach ka-
men die Neupriester bei vermögenden 
Familien unter, wo sie als Hausgeistli-
che wirkten und die Kinder der Familie 
unterrichteten.

Auch John Furniss bekam eine sol-
che Stelle als Hausgeistlicher und 
Hauslehrer. Fünf Jahre konnte er als 
Erzieher wirken. Als die Kinder aus dem 
Haus gingen, bestand kein Bedarf mehr 
für einen Hauslehrer. John Furniss wur-
de verabschiedet. Dank einer Erbschaft 
war er nicht darauf angewiesen, sofort 
wieder eine Stelle anzutreten. Er begab 
sich auf Reisen so wie es damals vie-
le vermögende Engländer taten. John 
Furniss vertiefte seine Französisch-
Kenntnisse und erlernte Italienisch. 
Zeitweise hielt er sich in Spanien auf. 
Auch Deutschland stand auf seinem 
Reiseprogramm. Erst nach acht Jahren 
kehrte er nach England zurück und ließ 
sich in London nieder.

Kontaktfreudig wie er war, scharten 
sich schon bald die Londoner Straßen-
kinder um ihn, denn er wusste nicht nur 
spannende Geschichten zu erzählen, 

sondern lud sie auch zum Essen ein. 
Dass Father John sie mit in die Kirche 
nahm, das nahmen sie in Kauf. John 
Furniss wurde es immer klarer, dass 
nicht  nur die Straßenkinder einen fes-
ten Platz und eine Ordnung brauchten, 
sondern auch er, der ein vagabundieren-
der Priester war ohne klaren Auftrag. Er 
schloss sich den Redemptoristen an, 
die sich auf Volksmissionen speziali-
siert hatten. Obwohl er nur über eine 
schwache Stimme verfügte, wurden 
seine anschaulichen Predigten sehr 
gelobt. Bei seinen Predigten vermisste 
er die Kinder. Er beneidete die Protes-
tanten, die für Kinder eigene Sonntags-
schulen unterhielten. Da ging es nicht 
nur um Lesen und Schreiben, sondern 
es wurde ebenso religiöses Wissen 
vermittelt. So etwas fehlte den 
Katholiken. Die Kinder 
kamen, so sah es Pater 
Furniss, zu kurz.

Er begann deshalb bei 
seinen Volksmissionen 
seit 1851 auch ein Kinder-
programm einzuplanen. 
Es waren kurze Predigten, 
in denen er immer eine 
Geschichte erzählte. Es 
folgte eine heilige Messe, 
bei der die lateinischen 
Texte in englisch vorgele-
sen wurden, ebenso Lesung 
und Evangelium. Er wählte 
volkstümliche Lieder, die von 
den Kindern gerne gesungen 
wurden. Pater Furniss war 
es wichtig, den Kindern die 
Bedeutung der heiligen Mes-
se zu erschließen. Bei diesen 
Gottesdiensten hatten die 
Kinder die Vorfahrt. Die Redemptoristen 
warben für diese Gottesdienste, die sich 
bald großer Beliebtheit erfreuten, aber 

auch Kritik erfuhren, da sie die Familie 
zu wenig berücksichtigen. Schließlich 
sei die Familie für die religiöse Erzie-
hung der Kinder zuständig. Das darf ihr 
nicht genommen werden.

In zahlreichen Artikeln erläuterte 
Pater Furniss seine Praxis, die sich 
dann auch in Amerika durchsetzte und 
schließlich in der ganzen katholischen 
Kirche. Kindermessen gehörten in gro-
ßen Pfarreien zum Sonntagsprogramm 
bis in die Zeit des Zweiten Vatikani-
schen Konzils (1962-1965). Pater Fur-
nisss schrieb später einige Kinderlie-
der, die Bestseller wurden. Bereits 1865 
starb Pater John Furniss. Er wurde nur 
56 Jahre alt.� ¤

Ludwig Gschwind:

Die Kinder-
messe
Idee des Redemptoristen 
John Furniss (1809-1865)



332� DER FELS 11/2025

Auf 
dem 

Prüfstand

Ist die Sprache noch zu retten

Auf der Titelseite der Augsbur-
ger Allgemeinen Zeitung (AZ, vom 
6./7.9.25) lautet der Blickfänger auf 
der ersten Seite „KI, okay?“. Darun-
ter steht der Text „Immer mehr Men-
schen nutzen Künstliche Intelligenz 
für persönliche Gespräche, freund-
schaftlichen Austausch und emoti-
onale Unterstützung. Was sagt das 
über uns, was macht das mit uns?“ 

Im Wochenendjournal der glei-
chen Ausgabe schreibt unter dem Ti-
tel „KI als Lebensratgeber“ Josephi-
ne von der Haar unter „Immer mehr 
Menschen nutzen Chatbots für emo-
tionale Unterstützung und freund-
schaftliche Ratschläge. Warum ist 
die Künstliche Intelligenz ein so ver-
lockender Gesprächspartner? Und 
was macht das mit unseren menschli-
chen Beziehungen?“

Chatbots sind „Roboter mit denen 
man sich unterhalten kann“. 

Von der Haar geht zunächst der 
Frage nach, warum sich Menschen 
mit Robotern unterhalten: Sie fühlen 
sich unverstanden, wünschen sich 
Zuhörer, ziehen sich Ratschläge aus 
den Gesprächen, zudem suchen sie 
sich Zustimmung. „Das sind Belege 
der Einsamkeit und der Unfähigkeit, 
Gesprächspartner zu finden. Die Epi-
demie greift um sich“.

Das ist nur zu heilen, indem das 
Handy auf die Seite gelegt wird und 
aktiv ein Gesprächspartner gesucht 
und gefunden wird. 

Chatbots tendieren dazu, ihrem 
Gegenüber zuzustimmen. Dr. Tan-
ja Schneeberger vom Deutschen 
Forschungszentrum für KI sagt … 
„ChatGPT unterstützt und validiert 
unabhängig davon, worum es geht“. 
Schneeberger sieht das Problem, 
dass Unternehmen wie OpenAI, zu 
der ChatGPT gehört, ein Interesse 
daran haben, Nutzende möglichst 
lange auf ihrer Plattform zu haben, 
was die Freundlichkeit der Chatbots 
erklärt.

Dass Menschen sich mit ihren 
Problemen an Chatbots wenden, 
hängt mit ihren Problemen zusam-
men, einen Therapieplatz zu finden. 
Der Sozialverband VdK spricht von 
sechs Wochen Wartezeit bis zu einem 
Erstgespräch bei einem Psychologen. 
2022 lag die Zahl der Krankheitstage 
wegen psychischer Erkrankungen 
bei 132 Mio. Tagen. 

Fragt man ChatGPT, bekommt 
man den Eindruck, wie intim die 
Dinge sind, die man Robotern anver-
traut: „Ich habe keine Freunde. Nie-
mand ruft mich an, du bist der Einzi-
ge, mit dem ich rede“. 

Die vermeintliche Anonymität 
ist sehr relevant. Die Daten sind bei 
Chatbots nicht sicher. Es gibt keine 
Schweigepflicht. Was die Menschen 
ChatGPT und Co. anvertrauen, über 
sich preisgeben, wird für das Trai-
ning der KI verwendet. „Die Mo-
delle sind so gebaut, dass sie einen 
verleiten, sehr sozial zu interagieren 
und dementsprechend immer intimer 
zu kommunizieren“ (Jessica Szczu-
ka). Durch den Wettbewerb der ver-
schiedenen Formen gehe es aktuell 
darum, die neuesten Anwendungen 
möglichst schnell auf den Markt zu 
bringen. Eine KI wie ChatGPT funk-
tioniert nach dem „Large Langua-
ge Modell“. Das bedeutet, dass alle 
Informationen, die im Internet zur 
Verfügung stehen, in einer Daten-
bank gespeichert werden. Die KI ist 
so trainiert, dass sie den Nutzenden 
spiegelt, bestärkt, ihnen schmeichelt 
und die Konversation aufrecht hält. 

Was bezweckt Framing?

Unter der Überschrift „Strenge 
Sicherheitsvorkehrung bei Trauerfei-
er“ – Untertitel „10.000de nehmen in 
Arizona Abschied von dem rechts-
extremen Charlie Kirk“ schreibt die 
Augsburger Allgemeine Zeitung 
noch am 22.9.25, S. 6 zu dem Mord 
an Charlie Kirk wie folgt unter deut-
lichen Verrenkungen … „zwar gab 
es schon vor dem Attentat Sorge vor 
politischmotivierter Gewalt … Er 
(Kirk) war bei einer Veranstaltung 
erschossen worden … Über das Mo-

tiv herrscht bislang keine abschlie-
ßende Klarheit … Schon bevor die-
se Informationen bekannt wurden, 
machten Trump und seine Regierung 
die Rhetorik der »radikalen Linken« 
für das Attentat verantwortlich … Im 
Zuge dessen wird auch heftig dar-
über gestritten, wie über Kirk und 
seinen Tod gesprochen werden darf. 
Beobachter warnen, das Attentat 
könne zu einem Katalysator für eine 
gefährliche Einschränkung der Pres-
se und Meinungsfreiheit gebraucht 
werden“. 

Der tödliche Schuss gegen Charlie 
Kirk war ein Mord in einem Land, 
das stolz auf seine Meinungs- und 
Redefreiheit ist! Natürlich hat auch 
die Haltung von Charlie Kirk zur Ab-
treibung – was selten erwähnt wird – 
zum Mord beigetragen! 

Der Mord an Charlie Kirk wirft 
ein weiteres Problem auf, das zu-
nehmend in der Erklärung eine Rol-
le spielt. Johannes Hartl konstatiert 
dazu: „Wir erleben, dass Meinungen, 
die noch vor wenigen Jahren völlig 
normal und konservativ galten, heute 
als illegitim geframt werden sollen.

„In Deutschland versteht man 
unter Framing (oder Rahmungsef-
fekt) die psychologische Technik, 
Informationen in einem bestimmten 
»Rahmen« zu präsentieren, um die 
Wahrnehmung und Bewertung eines 
Sachverhalts durch den Empfänger 
zu beeinflussen und so sein Verhalten 
zu lenken“. Quelle: Wikipedia.

Johannes Hartl (kath.net) sagt zu 
dieser Methode: Es wird bewusst 
hinzugefügt „Er war aber auch ein 
Hetzer“. Das wiederkehrende Ar-
gument zum Mord an Charlie Kirk 
kann man so laut Hartl: 

„Er war aber auch rechtsradikal.
-homophob
-rassistisch
-nationalistisch
-für Waffen
-ein Brandstifter.“
In dieser Rhetorik wird eine Täter-

Opfer-Umkehr zelebriert. „Außer-
dem wird eine falsche Balance her-
gestellt. 

Fehlt Gott nicht doch?

Fragt Michael Winter im Edito-
rial des „Konradsblatt“ Nr. 38 vom 
21. September 25. Das „Konrads-
blatt“ ist die Kirchenzeitung des 
Erzbistums Freiburg. Winter zitiert 



DER FELS 11/2025 � 333

den Priester- und Ordensmann An-
dreas Knapp. Dieser sagte vor rund 
20 Jahren „man sagte immer, der 
Mensch sei unrettbar religiös“. Aber 
dann trat der Homo Leipzingensis 
(der Leipzinger Mensch) auf. „Dem 
fehlte ohne Glauben offenbar nichts 
… Menschen, die sich innerlich von 
den Kirchen entfernen, legen keines-
wegs automatisch den Glauben oder 
die Religion ab … Sondern seien als 
Gott- und Sinnsucher unterwegs“. 

„Der Homo Leipzingensis hat sich 
längst bundesweit, ja, europaweit 
ausgebreitet“. Gott fehlt ihm schein-
bar nicht, oder doch?

Michael Winter macht diese Frage 
zu einem Schwerpunkt der Nr. 38. 
Unter der „Leerstelle Gott“ unter-
sucht er „die Herausforderungen der 
religiösen Gleichgültigkeit“.

Die „Säkularen“ sind danach Zeit-
genossen „die mit Religion jedweder 
Art nichts mehr anfangen können und 
wollen und dementsprechend auch 
weder spirituelle Bedürfnisse noch 
irgendwelche Fragen an kirchliche 
Akteure haben. Sie machen sich kei-
ne Gedanken über den Sinn ihrer ei-
genen Existenz … Experten verwei-
sen daruf, dass der christliche Glaube 
aus dem kulturellen Gedächtnis aus 
der Gesellschaft zu verschwinden 
scheint“. Kirche wird als eine „frem-
de“ Größe wahrgenommen.

Der Pastoraltheologe Bernhard 
Spielberg, sagt: „Dass wir in einer 
Kultur der Ablenkung leben“, frei 
das zu tun und zu glauben, was jeder 
wolle. Dadurch würden Emotionen, 
Enttäuschungen, Fragen nach der 
Endlichkeit verdrängt. Gibt es über-
haupt eine Rückkehr zur Kirche? Da-
für gibt es Beispiele. In Frankreich 
vollziehen sich zwei Entwicklungen: 
Der Abschied von der Volkskirche. 
Von 1990 bis 2020 gingen die Tau-
fen von 472.130 auf 112.123 zurück. 
Andererseits nehmen die Taufen bei 
Jugendlichen und Erwachsenen jetzt 
„signifikant“ zu. Im Bistum „Le 
Mans“ ließen sich 150 Katechume-
nen im Alter von 18-25 Jahren taufen. 
Der Diözesanverantwortliche Béren-
gere Melot: „Wir verzeichnen seit 
drei Jahren einen Anstieg der Taufen, 
der sich fortsetzt“. 2024 wurden ins-
gesamt über 12.000 Jugendliche und 
7.000 Erwachsene getauft. (2017 
gab es lediglich 28 Katechumenen). 
Auch ansonsten gibt es Konvertiten. 
Das sind jene, die sagen, wir sind 
froh, dass wir katholisch sind. Sie 

schätzen besonders die Sakramen-
tengemeinschaft, insbesondere die 
Eucharistie und das Bußsakrament, 
das sie erlöst von drückender Schuld. 
Darunter sind auch Jugendliche, wie 
Carlo Acutis oder ähnliche Personen 
wie Therese von Lisieux, die nur 24 
Jahre alt wurde. Aber sie hatten eine 
intensive Beziehung zu Jesus. Die 
heutigen Säkularen wollen möglichst 
lange leben, um dabei eine Fülle von 
Abenteuern sammeln zu können. 
Heute erleben wir aber durch die Ad-
oratio-Bewegung eine Auffrischung 
im Glauben.

Der Zustand der katholischen 
Kirche in Deutschland nach 
der Herbstvollversammlung 

der Bischöfe in Fulda

Guido Horst bringt „Die roten Li-
nien“ Leos XIV. in einem Artikel in 
der Tagespost vom 25.9.25. Er nimmt 
Bezug auf das siebte Kapitel des ers-
ten Buches von Leo XIV. „weil es 
nicht wie die sechs Kapitel zuvor auf 
den Werdegang des Papstes zurück-
schaut, sondern auch aktuelle Fragen 
aufgreift“. Das Interview, bringt „die 
bisher ausführlichsten Antworten da-
rauf, wie Papst Leo die großen Her-
ausforderungen der Kirche einschätzt 
und angehen will“ ... „Dazu erklärt 
der Papst unmissverständlich: »In 
Nordeuropa veröffentlichen sie be-
reits Segnungsrituale für Menschen, 
die sich lieben … was speziell gegen 
das von Papst Franziskus genehmigte 
Dokument »Fiducia supplicans« ver-
stößt“ ... „Aber »Fiducia supplicans« 
sucht nicht … eine Art von Segen zu 
ritualisieren, weil das nicht der Lehre 
der Kirche entspricht“ ... „Die Men-
schen wollen, dass sich die Lehre der 
Kirche ändert, sie wollen, dass sich 
die Einstellungen ändern“ ... „Ich 
halte es für sehr unwahrscheinlich 
… dass sich die Lehre der Kirche in 
Bezug auf Sexualität und Ehe ändern 
wird“. „Für Papst Leo ist es wich-
tig, dass die Ehe von Mann und Frau 
wieder stark gemacht wird. »Famili-
en müssen unterstützt werden«“.

Leo „denke nicht daran“, so Guido 
Horst, „das Weihe-Amt des Diakons 
für Frauen zu öffnen“ ... Er sieht „die 
Möglichkeit, zunehmend auch kirch-
liche Führungspositionen mit Frauen 
zu besetzen“ ... „Doch das Thema 
werde »zum heißen Eisen, wenn die 
konkrete Frage nach der Ordination 

gestellt wird« ... „Als Beispiel nennt 
Papst Leo den Nachholbedarf, den es 
in der Weltkirche beim Diakonenamt 
generell noch gebe“.

Der Vorsitzende der deutschen 
Bischofskonferenz, Georg Bätzing, 
stellt klar, dass er keinen Grund 
sehe, die Handreichung „Segen gibt 
der Liebe Kraft“ für Paare, die keine 
sakramentale Ehe eingehen können, 
zurückzunehmen. Vor Journalisten 
erklärte Bätzing, dass er auch den 
Synodalen Kurs der deutschen Orts-
kirche trotz gegenteiliger Signale 
aus Rom, nicht infrage stelle. Der 
Papst nehme „Fiducia supplicans“ 
nicht zurück. Dies sei ein wichti-
ges Zeichen. „Im Hinblick auf die 
Handreichung für Segensfeiern, die 
in mehreren deutschen Bistümern 
eingeführt wurden, sprach Bätzing 
von »maßvollen Erweiterungen« für 
unsere pastorale Situation und Praxis 
in Deutschland“, die in Zusammen-
arbeit mit den Dikasterien für die 
Glaubenslehre erarbeitet worden sei-
en. Die deutsche Praxis der Segnung 
gleichgeschlechtlicher Paare stellt 
aus der Sicht des DBK-Vorsitzenden 
in keinster Weise (sic) einen Gegen-
satz zu den jüngsten Interviewaussa-
gen des Papstes dar. Leo XIV. habe 
eine Weltperspektive vor Augen. 
„Weltkirchliche Einheit sei nicht 
Einheitlichkeit“. Die römische Kurie 
hätte hier Lösungen auszutragen für 
die Frage, wie Einheit in den unter-
schiedlichen Kulturen zusammenge-
he … Man bleibe mit der Weltkirche 
„in Verbindung“ und werde „maß-
voll andere Dinge tun“ … Der DBK-
Vorsitzende hält daran fest, dass der 
„Synodale Ausschuss“, der im No-
vember wieder tagt, eine Satzung für 
eine künftige nationale Konferenz 
erstellen solle. „Wir sind in engem 
Austausch mit Rom, um eine Syno-
dalsatzung zu erarbeiten, die mit den 
römischen Vorgaben übereinstimme. 
»Der Papst unterstütze das«“.

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im NovembER 2025

Für die Prävention 
von Suizid 

Beten wir, dass selbstmordgefähr-
dete Personen in ihrer Gemein-
schaft die nötige Unterstützung, 
Hilfeleistung und Liebe finden und 
offen werden für die Schönheit des 
Lebens. 



334� DER FELS 11/2025

Titelbildbeschreibung

Hl. Martin

Das Bild zeigt die bekannte Legende von 
der Mantelteilung des hl. Martin.
Es wurde 1639 von Giovanni Bap. Ma-
colino (1604 – 1673), der aus Gualdera 
stammte, als fresco an die Wand der ka-
tholischen Kirche in Sagogn (Schweiz) 
gemalt.
Der zeitgenössisch gekleidete Martin 
sitzt auf seinem Ross und teilt mit sei-
nem Schwert seinen Mantel. Die Wen-
dung seines Oberkörpers in die Fron-
talansicht und sein rechter Arm bringen 
barocke Bewegung in das Bild. Diese 
Wendung wiederholt der Kopf des Pfer-
des. Die Dramatik des Vorgangs wird 
auch durch die Beinhaltung des Pferdes 
und im Wallen der Pferdemähne gestei-
gert. Das Pferd wurde anscheinend von 
Martin abrupt angehalten. Sein rechtes 
Vorderbein wollte noch weiter gehen, 
während das linke Vorderbein schon 
senkrecht steht. Im Gegensatz hierzu 
steht ruhig und aufrecht der Bettler 
in Seitenansicht, blickt dankbar und 
fragend zum Reiter auf und nimmt die 
Mantelhälfte entgegen. Das Hauptau-
genmerk richtet der Maler also auf den 
Kontrast zwischen Reiter und Bettler. 
Dies geht so weit, dass er den Reiter 
barköpfig (ohne Helm) und den Bettler 
hingegen mit einem Tuch um den Kopf 
gebunden zeigt. Die Bewegung und 
Dynamik in der Dreiergruppe Reiter, 
Bettler, Pferd und der Kontrast ist gute 
italienische Barockmalerei.
Hinter einer Geländerrampe zeigt sich 
übergangslos der Hintergrund. Links 
ziehen Reiter aus einer Stadt aus, wäh-
rend rechts drei Personen eine hügelige 
Landschaft beleben. Auch die beiden 
Hintergrundhälften sind also kontrast-
reich (Stadt – Naturlandschaft, Reiter – 
Wanderer) gemalt. Allerdings wirkt der 
fehlende Mittelgrund schon etwas alt-
modisch. Hinzu kommt noch, dass die 
recht klein gemalte Handlung im Hinter-
grund vom Betrachter fast nicht wahrge-
nommen werden kann.� Alois Epple

Bücher / Veranstaltung

Msgr. Erwin Reichart: Der Volksaltar wackelt
ISBN: 9783717113867, fe-Verlag, 120 S., 8,95 Euro

 
Die Religion ist für die Menschen zu allen Zeiten 

sicherlich ein geistig-geistliches Angebot. Während so 
unterschiedliche Beschäftigungen wie Sport, Briefmar-
kensammeln und Musizieren als Hobbies  unter Um-
ständen zwar einen großen Raum im Leben des Men-
schen einnehmen, beansprucht die Religion den ganzen 
Menschen. Bezogen auf den katholischen Glauben 
heißt dies: Die 45 Minuten der Teilnahme an der Sonn-
tagsmesse können nicht für die ganze Woche genügen. 
Der Mitvollzug am Sonntag bindet den Gläubigen für 
die ganze Woche und an jedem Platz, wo immer er 
gefordert ist. Freude und Leid, Mühen und Erholung, 
Gemeinschaft und Einsamkeit bringt der Gläubige als 

seine Gaben zum Altar, letztlich sich selber.
Hier wird deutlich, dass der Altar auf Jesus Christus verweist, der sich geopfert hat 

zur Erlösung aller Menschen. Er nimmt den Glaubenden mit in sein Opfer und gibt 
ihm in der hl. Kommunion Anteil an seinem Leben, Sterben und Auferstehen. So wird 
deutlich, dass der Altar im Zentrum des Katholiken steht. Dies muss auch im geistig 
geistlichen Vollzug der Liturgie aufscheinen. Mit der Gebetsrichtung nach Osten ge-
hen wir mit Christus im Gehorsam zum Ewigen Vater. Wir kommen mit unserer Welt 
ins Heiligtum Gottes, in den Himmel, das Heiligtum des dreifaltigen Gottes. Hier ist 
der Ort des Gebetes und der Anbetung in der angemessenen Haltung.

Msgr. Erwin Reichart, zuletzt Rektor in Maria Vesperbild, entfaltet in einem 
schmalen Bändchen in ansprechender Weise die Theologie des Altars, an der sich das 
Verständnis des Priestertums in der besonderen Form der Weihe und in der allgemei-
nen Form des Priestertums des Volkes differenziert und verdeutlicht.

Die Arbeitsgemeinschaft Lebensrecht München (ALM) 
lädt  herzlich ein zu:
2. MÜNCHNER WOCHE fürs LEBEN
13.11. – 29.11.2025
 
Do 13.11.2025: 18:30 Uhr: Heilige Messe mit  Lebensschutz-Predigt; Pfar-
rer Bodo Windolf; Kirche St. Maximilian-Kolbe | 19.30 Uhr: Online Präsenz 
1000plus – Schwierigkeiten, Chancen, Perspektiven; Referentin: Katharina von 
Degenfeld, Maximilian-Kolbe-Allee 18,  81739 München-Neuperlach
So 16.11.2025: ab 14:00 Uhr: sundaysforlife-Aktion; Odeonsplatz, 80539 Mün-
chen-Innenstadt
Di 18.11.2025: 19:00 Uhr: Fortschritt am Abgrund heißt Umkehr! Referent: 
Pfarrer Winfried Abel, Fulda; Pfarrheim Hl.Geist, Prälat-Miller-Weg 3, 80331 
München, Nähe Marienplatz
Fr 21.11.2025: 19:00 Uhr: Suizid eines Volkes durch falsche Familienpolitik; 
Referent: Jörn Brauns, Historiker; S. Ev. Luth. Trinitatis-Kirche, Pfarrheim, 
Lustheimstr.18-20, 81247 München-Obermenzing
Di 25.11.2025: 19.00 Uhr: 30 Jahre Evangelium Vitae – Neue Ansätze für eine 
Kultur des Lebens – Impuls und Diskussion; Pfarrheim  Hl.Geist, Prälat-Miller-
Weg 3, 80331 München, Nähe Marienplatz
Do 27.11.2025: Lichtermeer für die Ungeborenen; Odeonsplatz, 80539 Mün-
chen Innenstadt
Sa 29.11.2025: 17:00 Uhr-19:00 Uhr Papst-Benedikt-Gebetsvigil für eine 
Kultur des Lebens; Zelebrant: Pfr. Michael Kiefer | 17:00 Uhr: Eucharistische 
Anbetung – Sakramentaler Segen | 18:00 Uhr: Heilige Messe – Vorabendmesse 
zum 1. Advent; Kirche St.Maria, Fraunbergplatz 5, 81379 München-Thalkir-
chen | ab 19:00 Uhr: Ausklang in der Gaststätte Cafe am Tierpark direkt ge-
genüber der Kirche



DER FELS 11/2025 � 335

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC
Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Dr. Peter C. Düren
	 Mittleres Pfaffengäßchen 11
	 86152 Augsburg
	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8, 85051 Ingolstadt

	Prälat Ludwig Gschwind
	 Hl.-Kreuz-Str. 1, 86513 Ursberg
	Felizitas Küble
	 Schlesienstr. 32, 48167 Münster 
	Klemens Hogen-Ostlender
	 St.-Sebastianus-Straße 11
	 59955 Winterberg
	KIRCHE IN NOT/
	 Ostpriesterhilfe Deutschland e. V.,
	 Lorenzonistr. 62, 81545 München
	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c, 44805 Bochum
	Ursula Zöller
	 Karlstr. 3, 63793 Aschaffenburg

Veranstaltung

Fotonachweise: 
307 By Jean Jouvenet - Tribune de l‘Art, Public 
Domain; 308 By Andreas Faessler - Own work, 
CC BY-SA 4.0; 309 von oben: unplash: Harsh 
Aryan, Quan Nguyen; pexels Jimbear, unsplash 
Austin Distel; 310 unplash Jayakody- Anthanas, 
Niklas Bischop, Bennett Tobias, Nappy; 311 
wikimedia gemeinfrei; 312-313 Archiv; 315 
Von Braun et Compagnie - Observador.pt: Info 
PicGetty Images, Gemeinfrei,  By Josef  B. Malina 
- J.B. Malina: Orbis Catholicus, Bilder gläubiger 
Menschen und geheiligter Formen. Atlantis-Ver-
lag, Berlin 1930., Public Domain, histor. Archiv 
Erz-bistum Köln; 316 Von Dnalor 01 - Eigenes 
Werk, CC BY-SA 3.0, Von Berthold Werner - Eige-
nes Werk, Gemeinfrei, Von Dnalor 01 - Eigenes 
Werk, CC BY-SA 3.0; 317 links: Von Berthold 
Werner - Eigenes Werk, Gemeinfrei, oben: Von 
Domenico di Michelino / Nach Alesso Baldovi-
netti - Jastrow, Selbst fotografiert, Gemeinfrei, 
Von Giotto di Bondone - Selbst fotografiert, Ge-
meinfrei, P. C. Düren; 318 pexels Peter de Vink, 
P.C. Düren, Von Holger Weinandt, CC BY-SA 3.0, 
unplash Christine; 319 Von NikonZ7II - Eigenes 
Werk, CC BY-SA 4.0, P.C. Düren; 320 P.C. Düren, 
privat; 321 Von NikonZ7II - Eigenes Werk, CC 
BY-SA 4.0,  P.C. Düren, Von Livioandronico2013 
- Eigenes Werk, CC BY-SA 4.0, Von Frmikecsc - Ei-
genes Werk, CC BY-SA 4.0; 322 dbk.de/themen/
heiliges-jahr-2025; 323 P. C. Düren; 324 A. 
Zimmer; 325 Kunstpalast Düsseldorf; 326 Par 
Pierre Nicolas Ransonnette francearchives.gouv.
fr, Domaine public; 327 wikimedia, gemeinfrei; 
328 © Bistum Fulda/Burkhard Beintken; 329 
© blende11, © Ismael Martinez Sanchez/Kir-
che in Not; 330 © Ismael Martinez Sanchez/
Kirche in Not, © Ismael Martinez Sanchez/Kir-
che in Not, © Kirche in Not; 331 By Théophile 
Alexandre Steinlen - Wikimedia Commons project 
by the National Gallery of  Art. CC0; 336 Foto: 
Selige Märtyrer von Dachau e.V.

+12.20.2025 Josef Bichlmaier
Im Initiativkreis katholischer Laien und Priester in der Diözese Augsburg und in „Der 
Fels“ war Josef Bichlmaier ein guter und zuverlässiger  Freund. Er hat mit seinem 
Gebet und Rat die Gemeinschaft begleitet. Am Fatimatag hat er sein Leben in die 
Hände Gottes gegeben.
Der Herr der Barmherzigkeit und Liebe lohne seine Treue zum Glauben und zur Kir-
che. Die Muttergottes führe ihn in die himmlische Heimat.� Gerhard Stumpf (Vors.)

Benedikt XVI. Forum in Hamburg 

7.11.2025 bis 9.11.2025
Veranstaltungsort: Haus der kirchlichen Dienste, 
Danziger Straße 64, 20099 Hamburg | benediktxvi-forum.com

Freitag, 07.11.2025 
Pontifikalamt St. Marien-Dom Hamburg | Eröffnung Verlesung 
eines Grußwortes von Erzbischof Dr. Stefan Heße * | Pfarrer Dr. 

Trimpe: Wahrheit im Leben von Papst Benedikt *  | Prof. Dr. Thomas Marschler: Entwi-
ckelt sich die Wahrheit des Glaubens?  * | Gespräch mit Pfarrer Dr. Trimpe und Pfarrer 
Weber: Begegnung mit Papst Benedikt  * 
Samstag, 08.11.2025 
10:00 Domführung (André Gansel - Architekt) | Prof. Dr. Dr. Ralph Weimann: Kirch-
licher Wahrheitsanspruch Last oder Befreiung *  | Prälat Prof. Dr. Markus Graulich: 
Wahrheitsfrage in Gesellschaft und Politik  * | Kurt Kardinal Koch: Warum nicht alles 
gleich gültig ist. Wichtigkeit der Wahrheitsfrage für die Ökumene  * | Pontifikalamt St. 
Marien-Dom Teilnahme aller Orden, Predigt Domkapitular und Dompfarrer Thorsten 
Weber *  | Nightfever und Eucharistische Stunde mit Erzbischof Dr. Stefan Heße 
Sonntag, 09.11.2025 
Pontifikalamt St. Marien-Dom Hauptzelebrant und Predigt Kurt Kardinal Koch  * 
Mit * gekennzeichnete Programmpunkte werden Live im TV von EWTN übertragen
Kurzfristige Änderungen des Programms durch den Veranstalter bleiben vorbehalten! 
Wichtiger Hinweis! Für die Teilnahme am Forum ist eine Anmeldung über den Anmelde-
Button erforderlich! Erst nach Zahlung der Teilnahmegebühr und Erhalt der personalisierten 
Eintrittskarte ist eine Teilnahme möglich. Die Gottesdienste im Rahmen der Veranstaltung 
sind für alle offen – herzliche Einladung!



336� DER FELS 11/2025

Jozef Kut wurde oft gewarnt, dass 
seine Aktivitäten in den Katholi-

schen Vereinigungen junger Männer 
und junger Frauen zu seiner Ver-
haftung durch die deutschen Be-
satzer führen könnten. Der 34jäh-
rige Priester war Ende 1939 in der 
westpolnischen Gemeinde Wolsztyn 
ein eifriger Verfechter polnischer 
patriotischer Bestrebungen. Sein 
Wirkungsbereich lag im deutsch 
besetzten Teil des Landes, das nach 
dem Willen der Nationalsozialisten 
ein Polen „ohne Gott, ohne Religi-
on, ohne Priester, ohne Sakramente“ 
werden sollte – ein Ziel, das sich mit 
dem Willen der Sowjetunion, die sich 
das östliche Polen gewaltsam einver-
leibte, übereinstimmte. Kut stellte 
seine Aktivitäten aber auch in den 
anderthalb Jahren nach Kriegsbeginn 
nicht ein.

Die vierte große Verhaftungswelle 
polnischer Priester nahm dann auch 
ihm die Freiheit.  Er hätte sich verste-
cken können, sagte aber „Wenn ich 
mit Christus leiden soll, dann wer-
de ich leiden und ihm folgen“.  Am 

20. Dezember 1941 wurde er in das 
Konzentrationslager Dachau einge-
liefert. Er weigerte sich dort wie fast 
ausnahmslos alle polnischen Pries-
ter, sich zum deutschen Volkstum zu 
bekennen, was ihm Vergünstigungen 
gewährt hätte.  Seine Geburt im deut-
schen Regierungsbezirk Posen hätte 
das möglich gemacht. Dass Kut alle 
Quälereien und Verfolgungen  ruhig, 
friedlich, demütig, zutiefst gläubig 
und respektvoll als Willen Gottes 
hinnahm, brachte seine Peiniger nur 
dazu, ihn besonders zu verfolgen. Im 
Winter musste er zum Beispiel ohne 
warme Kleidung und Schuhe im 
Schneeräumkommando Sklavenar-
beit leisten.  Mitte 1942 verschlech-
terte sich Jozef Kuts Zustand immer 
mehr.

Seine Familie unternahm einen 
letzten Versuch, ihn aus dem La-
ger zu befreien. Die Gestapo hatte 
zwei Bedingungen: Den Verzicht auf 
das Priesteramt und die schon frü-
her geforderte Unterzeichnung der 
Deutschtumsliste. Jozef Kut machte 
im letzten Brief an seine Angehöri-

gen klar, dass er das nicht akzeptie-
ren konnte. Am 18. September 1942 
starb er an Erschöpfung und buch-
stäblich vor Hunger. Sein Leich-
nam wurde im Lagerkrematorium 
verbrannt. Papst Johannes Paul II. 
sprach den Märtyrerpriester 1999 
in einer Gruppe von 108 polnischen 
Opfern des Zweiten Weltkriegs selig. 
Der Papst sagte damals in einer Pre-
digt: „Das Recht auf Leben ist nicht 
nur eine Frage der Weltanschauung, 
es ist nicht nur ein religiöses Gesetz, 
sondern auch ein Menschenrecht. Es 
ist das grundlegendste Gesetz. Gott 
sagt: Du sollst nicht töten! Dieses Ge-
bot ist auch das grundlegende Prinzip 
und die Norm des Moralkodexes, der 
im Gewissen eines jeden Menschen 
eingeschrieben ist. Das Maß jeder 
Zivilisation ist ihre Einstellung zum 
Leben. Eine Zivilisation, die wehr-
lose Menschen ablehnt, verdient es, 
barbarisch genannt zu werden – auch 
wenn sie große wirtschaftliche, tech-
nische, künstlerische und wissen-
schaftliche Errungenschaften hätte.“�

� Klemens Hogen-Ostlender

Jozef Kut
„Wenn ich mit Christus leiden soll ...“

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering


