
DER FELS 12/2025 � 337

Katholisches Wort in die Zeit � 56. Jahr Dezember 2025

Benedikt XVI.: 
Gott hat sich unser angenommen� 339

Jürgen Liminski:
Pajazzo, das Staunen der Kinder, 
der Heiland und das Säuseln des Windes� 347

Florian Ripka:
Bosnien und Herzegowina: 
Katholische Familien kehren 
bewusst zurück� 360



338� DER FELS 12/2025

Benedikt XVI.: 
Gott hat sich unser angenommen .....339

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Die Krippe von Mariendonk ..............342

Diakon Raymund Fobes:
Gerechtigkeit, Barmherzigkeit 
und Gottesliebe .................................344

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Ihr Freund kommt!..............................346

Jürgen Liminski:
Pajazzo, das Staunen der Kinder, 
der Heiland und das Säuseln 
des Windes .......................................347

Ursula Maria Fehlner:
„Erfülle du meine Sehnsucht 
und zeige mir den Weg” ....................350

Gerhard Stumpf:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche:
Bruder Albert Chmielowski................359

Florian Ripka:
Bosnien und Herzegowina: 
Katholische Familien kehren 
bewusst zurück .................................360

Prälat Ludwig Gschwind:
Johann Michael Sailer 
zu Besuch in Seeg.............................363

Auf dem Prüfstand ............................364

INHALT

Impressum „Der Fels“ Dezember 2025 Seite 365
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: Geburt Christi
Turino Vanni; ca. 1390-1410; 
Pisa, Museum San Matteo

By Francesco Bini - Own work, CC BY-SA 4.0

Foto- und Quellennachweise: Seite 365

Liebe Leser,
der Pharisäer Nikodemus kam in 
der Nacht zu Jesus (Joh. 3,1-13). 
Nikodemus sagte zu Jesus: „Rab-
bi, wir wissen, du bist ein Leh-
rer, der von Gott gekommen ist; 
denn niemand kann die Zeichen 
tun, die du tust, wenn nicht Gott 
mit ihm ist“ (Joh. 3,3). Jesus ant-
wortete ihm: „Ich sage dir, wenn 
jemand nicht von neuem geboren 
wird, kann er das Reich Gottes 
nicht sehen“.

Ist es nicht auch heute so, dass 
Christen dem Herrn gefallen 
möchten, ihn nachahmen wollen, 
wenn sie sich um ihre Familie 
kümmern, z.B. um die Kinder, um 
hilfsbedürftige ältere Angehöri-
ge. Hinzu kann das Engagement 
kommen, dass der christliche 
Geist in der Gesellschaft nicht 
verdunstet, z.B. wenn der Egois-
mus soweit geht, dass Rechte für 
Frauen gefordert werden, die das 
Abtreibungsrecht als Lebensrecht 
einfordern und so dem Wesen der 
Frau nicht gerecht werden.

Auf das Unverständnis des Ni-
kodemus für eine Wiedergeburt 
antwortete Jesus: „Wenn jemand 
nicht aus Wasser und Geist ge-
boren wird, kann er nicht in das 
Reich Gottes kommen … Wundere 
dich nicht, dass ich dir sage, ihr 
müsst von neuem geboren wer-
den,“ (Joh. 3,15 u. 3,17)“. 

Auch der Pharisäer Nikodemus 
brachte sicher viele Opfer, wie 
jener, der sich hinstellte und mit 
Blick auf den Zöllner dem lieben 
Gott aufzählte, was er alles tat. 
Das haben auch Menschen ver-
standen, die sich erhebliche Opfer 

auferlegen, z.B. Gebete, Teilnah-
me an Kongressen und Wallfahr-
ten. Sind es selbstbestimmte Op-
fer? Oder eine Kehrtwende? Ein 
neuer Stil für das Leben, den alle 
Heiligen auf sich nahmen: Große 
und bekannte Namen und sol-
che, die nie dafür bekannt wur-
den, aber ihrem Leben eine neue 
Richtung gaben, z.B. wie Theresa 
von Avila. Sie verbrachte meh-
rere Jahre, bis sie ihrem Leben 
eine neue Richtung gab. Von der 
Änderung ihres Lebensstils „pro-
fitierten“ viele für ihren eigenen 
Lebensweg.

Regina Einig schreibt in einem 
Artikel in der Tagespost warum 
der Weltmissionssonntag auch ein 
Aufruf zur Selbstevangelisierung 
ist. Sie meint: „Die Botschaft des 
Evangeliums selbst und der Mis-
sionsauftrag Jesu sind traditio-
nell angefochten. Die Getauften 
heute verdanken ihren Glauben 
Menschen, die ihn gegen Wider-
stände weitergegeben haben. Die-
ses Erbe verpflichtet“. 

Die Redaktion wünscht allen ein 
gnadenreiches Weihnachtsfest
und ein segensreiches Jahr 2026

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 12/2025� 339

„Für Maria kam die Zeit ihrer Niederkunft. Sie gebar ih-
ren Sohn, den Erstgeborenen. Sie wickelte ihn in Win-
deln und legte ihn in eine Krippe, weil in der Herberge 
kein Platz für sie war“ (Lk 2, 6f). 

Diese Sätze treffen uns immer wieder ins Herz. Der Au-
genblick ist da, den der Engel in Nazareth angekündigt 
hatte: „Du wirst einen Sohn gebären: dem sollst du den 
Namen Jesus geben. Er wird groß sein und Sohn des 
Höchsten genannt werden“ (Lk 1, 31). Es ist der Augen-
blick da, auf den Israel seit so vielen Jahrhunderten, in so 
vielen dunklen Stunden gewartet hat – der Augenblick, 
auf den in verworrenen Gestalten irgendwie die Mensch-
heit als ganze wartete: dass Gott sich unser annehme, aus 
seiner Verborgenheit heraustrete, die Welt heil werde und 
Er alles erneuere. Wir können uns vorstellen, mit wieviel 
innerer Bereitung und Liebe Maria auf diese Stunde zu-
gegangen ist. Das kleine Wort: „Sie wickelte ihn in Win-
deln“ lässt uns etwas von der heiligen Freude und dem 
stillen Eifer dieser Vorbereitung ahnen. Die Windeln sind 
bereit, damit das Kind recht empfangen werde. Aber in 
der Herberge gibt es keinen Platz. Irgendwie wartet die 
Menschheit auf Gott, auf seine Nähe. Aber wenn es so 
weit ist, hat sie keinen Platz für ihn. Sie ist so sehr mit 
sich selbst beschäftigt, sie braucht allen Raum und alle 
Zeit so dringend für das Eigene, dass nichts für den an-

Papst Benedikt XVI.:

GOTT hAT sICh UnseR AngenOmmen

deren bleibt – für den Nächsten, für den Armen, für Gott. 
Und je reicher die Menschen werden, desto mehr füllen 
sie alles mit sich selber aus. Desto weniger kann der an-
dere hereintreten.

Johannes hat in seinem Evangelium die kurze No-
tiz des heiligen Lukas über die Situation in Bethlehem 
ins Grundsätzliche vertieft: „Er kam in sein Eigentum, 
und die Seinigen nahmen ihn nicht auf“ (Joh 1, 11). Das 
betrifft zunächst Bethlehem: Der Davidssohn kommt in 
seine Stadt, aber er muss im Stall geboren werden, weil 
in der Herberge kein Platz ist für ihn. Es gilt für Israel: 
Der Gesandte kommt zu den Seinigen, aber man will ihn 
nicht. Es gilt für die Menschheit: Der, durch den die Welt 
geworden ist, das schöpferische Urwort tritt in die Welt 
herein, aber es wird nicht gehört, wird nicht angenom-
men.

Diese Worte gehen uns an, jeden einzelnen und die Ge-
sellschaft als ganze. Haben wir Zeit für den Nächsten, der 
mein Wort, meine Zuwendung braucht? Für den Leiden-
den, der Hilfe nötig hat? Für den Vertriebenen oder Hei-
matlosen, der Herberge sucht? Haben wir Zeit und Raum 
für Gott? Kann er hereintreten in unser Leben? Findet er 
Raum bei uns, oder haben wir alle Räume unseres Den-
kens, Handelns, Lebens für uns selbst besetzt?



340� DER FELS 12/2025

Gott sei Dank ist die negative Nachricht nicht das 
einzige und letzte, das wir im Evangelium finden. So 
wie wir bei Lukas der Liebe der Mutter Maria und der 
Treue des heiligen Josef, der Wachheit der Hirten und 
ihrer großen Freude begegnen, bei Matthäus dem Be-
such der Weisen, die von weither gekommen sind, so 
sagt uns auch Johannes: Denen aber, die ihn aufnahmen, 
gab er die Vollmacht, Kinder Gottes zu werden (1, 12). 
Es gibt diejenigen, die ihn aufnehmen, und so wächst 
leise vom Stall, von außen her das neue Haus, die neue 
Stadt, die neue Welt. Die Weihnachtsbotschaft lässt uns 
das Dunkel einer verschlossenen Welt erkennen, und 
sie schildert damit durchaus Wirklichkeit, die wir täg-
lich erleben. Aber sie sagt uns auch, dass Gott sich nicht 
aussperren läßt. Dass er einen Raum findet und wenn er 
durch den Stall hereintritt; dass es Menschen gibt, die 
sein Licht sehen und es weitertragen. Durch das Wort 
des Evangeliums spricht der Engel auch zu uns, und in 
der heiligen Liturgie fällt das Licht des Erlösers in unser 
Leben herein. Ob wir nun Hirten oder Weise sind – das 
Licht und seine Botschaft rufen uns aufzubrechen, her-
auszugehen aus der Verschlossenheit in unsere eigenen 
Wünsche und Interessen auf den Herrn zu und ihn anzu-
beten. Wir beten ihn an, indem wir die Welt öffnen für 
die Wahrheit, für das Gute, für Christus, für den Dienst 
an denen, die am Rande stehen und in denen er auf uns 
wartet.

In manchen Weihnachtsbildern des späten Mittelal-
ters und der beginnenden Neuzeit erscheint der Stall wie 
ein etwas heruntergekommener Palast. Man kann noch 
seine ehemalige Größe erkennen, er ist verfallen, die 
Wände stehen offen – er ist eben zum Stall geworden. 
Diese Legende hat zwar keinen historischen Gehalt, aber 
sie drückt in ihrer bildhaften Weise doch etwas von der 
Wahrheit aus, die sich im Weihnachtsgeheimnis verbirgt. 
Der Thron Davids, dem Ewigkeit verheißen war, steht 
leer. Andere herrschen über das heilige Land. Josef, der 
Nachfahre Davids, ist ein einfacher Handwerker; der Pa-
last ist in der Tat zur Hütte geworden. David selbst hat-
te als Hirte begonnen. Als Samuel ihn für die Salbung 
suchte, schien es unmöglich und widersprüchlich, dass 
ein solcher Hirtenbub Träger der Verheißung Israels wer-
den konnte. Im Stall zu Bethlehem, gerade da, wo der 
Ausgangspunkt gewesen war, beginnt das davidische 
Königtum neu – in dem Kind, das in die Krippe und in 
Windeln gelegt wird. Der neue Thron, von dem aus dieser 
David die Welt an sich ziehen wird, ist das Kreuz. Der 
neue Thron – das Kreuz – entspricht dem neuen Beginn 
im Stall. Aber gerade so wird der wahre Davidspalast, das 
wahre Königtum gebaut. Dieser neue Palast ist so ganz 
anders, als Menschen sich Palast und Königsmacht aus-
denken. Es ist die Gemeinschaft derer, die sich von der 
Liebe Christi anziehen lassen und mit ihm ein Leib, eine 
neue Menschheit werden. Die Macht, die vom Kreuz aus-
geht, die Macht der schenkenden Güte, die ist das wahre 
Königtum. Der Stall wird zum Palast – Jesus baut gerade 
von diesem Anfang her die große neue Gemeinschaft auf, 
deren Grundwort die Engel in der Stunde seiner Geburt 
singen: „Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den Men-
schen auf Erden, die ihm gefallen“ – die ihren Willen in 
den seinigen hineinlegen und so Gottesmenschen, neue 
Menschen, neue Welt werden.

Gregor von Nyssa hat in seinen Weihnachtspredig-
ten dieselbe Vision vom Weihnachtswort des Johannes-
Evangeliums aus entwickelt: „Er hat sein Zelt unter uns 
aufgeschlagen“ (Joh 1, 14). Gregor bezieht dieses Wort 
vom Zelt auf das Zelt unseres Leibes, das schlissig und 
schwach geworden ist; überall dem Schmerz und dem 
Leiden ausgesetzt. Und er bezieht es auf den ganzen 
Kosmos, der von der Sünde zerrissen und entstellt ist. 
Was würde er gesagt haben, wenn er den Zustand ge-



DER FELS 12/2025� 341

sehen hätte, in dem durch den Missbrauch der Energien 
und durch deren schonungslose Ausbeutung für unse-
re Interessen die Erde sich heute befindet? Anselm von 
Canterbury hat einmal in einer geradezu prophetisch zu 
nennenden Weise im voraus beschrieben, was wir heute 
in einer verschmutzten, in ihrer Zukunft bedrohten Erde 
erleben: „Alles war wie tot, es hatte seine Würde verlo-
ren, da es doch gemacht worden war, denen zu dienen, 
die Gott loben. Die Elemente der Erde waren unterdrückt 

und glanzlos geworden durch den Missbrauch derer, die 
sie ihren Idolen dienstbar machten, für die sie nicht ge-
schaffen waren“ (PL 158, 955f). So steht der Stall in der 
Weihnachtsbotschaft in der Sicht von Gregor von Nyssa 
für die geschundene Erde. Christus stellt nicht irgendei-
nen Palast wieder her. Er ist gekommen, der Schöpfung, 
dem Kosmos seine Schönheit und seine Würde wiederzu-
geben: Das ist es, was an Weihnachten beginnt und was 
die Engel jubeln läßt. Die Erde wird gerade dadurch wie-
derhergestellt, dass sie auf Gott hin geöffnet wird, dass 
sie ihr eigentliches Licht wieder erhält und dass sie im 
Zusammenklingen zwischen menschlichem Wollen und 
göttlichem Wollen, im Einswerden von oben und unten 
ihre Schönheit, ihre Würde zurückerhält. So ist Weih-
nachten ein Fest der wiederhergestellten Schöpfung. Von 
diesem Zusammenhang her deuten die Väter den Gesang 
der Engel in der heiligen Nacht: Er ist Ausdruck der 
Freude darüber, dass oben und unten, Himmel und Erde 
wieder zusammenkommen. Dass der Mensch wieder mit 
Gott vereint wird. Zum Engelgesang der Weihnacht ge-
hört es nach den Vätern, dass nun Engel und Menschheit 
mitsammen singen können und so die Schönheit des Kos-
mos sich in der Schönheit der gesungenen Lobpreisung 
ausdrückt. Der liturgische Gesang hat nach den Vätern 
seine besondere Würde dadurch, dass er Mitsingen mit 
den himmlischen Chören ist. Die Begegnung mit Jesus 
Christus ist es, die uns hörfähig macht für das Singen der 
Engel und so die wahre Musik erschafft, die verfällt, wo 
uns dieses Mitsingen und Mithören abhanden kommt.

Im Stall zu Bethlehem berühren sich Himmel und 
Erde. Der Himmel ist auf die Erde gekommen. Deswe-
gen kommt von dort Licht über alle Zeiten hin; deswegen 
entzündet sich dort Freude; deshalb wird dort Gesang ge-
boren. Ich möchte am Schluß unserer Weihnachtsbetrach-
tung ein erstaunliches Wort des heiligen Augustinus zi-
tieren. Bei der Auslegung des Vater-unser-Anrufs: „Vater 
unser in den Himmeln“ fragt er: Was ist das – der Him-
mel? Und wo ist der Himmel? Darauf folgt eine überra-
schende Antwort: „… der du bist im Himmel, das heißt: 
in den Heiligen und Gerechten. Wohl ist der Himmel der 
erhabenste Körper des Weltalls, aber ein Körper, der nur 
im Raum sein kann. Glaubt man aber, dass Gott im Him-
mel, also im obersten Teil des Weltalls wohnt, dann sind 
die Vögel besser daran als wir, da sie dann in unmittel-
barerer Nähe zu Gott leben würden als wir. Aber es steht 
nicht geschrieben: »Der Herr ist nahe denen, die auf Hö-
hen oder Bergen wohnen«, sondern: »Der Herr ist nahe 
denen, die zerbrochenen Herzens sind« (Ps 34 [33], 19), 
was sich auf die Demut bezieht. Wie der Sünder »Erde« 
genannt wird, so kann man im Gegensatz dazu den Ge-
rechten »Himmel« nennen“ (Serm. in monte II 5, 17). Der 
Himmel gehört nicht der Geographie des Raums, sondern 
der Geographie des Herzens zu. Und das Herz Gottes hat 
sich in der Heiligen Nacht in den Stall herabgebeugt: Die 
Demut Gottes ist der Himmel. Und wenn wir auf diese 
Demut zugehen, dann berühren wir den Himmel. Dann 
wird auch die Erde neu. Brechen wir mit der Demut der 
Hirten in dieser Heiligen Nacht auf zu dem Kindlein im 
Stall. Berühren wir die Demut Gottes, das Herz Gottes. 
Dann wird seine Freude uns berühren und die Welt heller 
machen. Amen.

© Copyright 2007 - Libreria Editrice Vaticana



342� DER FELS 12/2025

Eine Weihnachtskrippe ist heiliges Theater, sagt ein 
Krippensammler.  Gefrorenes Theater, präzi-

siert ein Mitstreiter. Beim Theater geht es nicht nur ums 
Zuschauen, sondern um meine Rolle. Wo stehe ich? Mit 
wem identifiziere ich mich im Geheimnis der Heiligen 
Nacht?

In der Paderborner Domkrippe findet man neben den 
biblischen Personen einen Rettungssanitäter, einen Bür-
germeister, einen Obdachlosen, einen Jungen mit Fußball 
im SC-Paderborn-Trikot und etwa den seligen Nikolaus 
Groß. Dazu viele Paar Schuhe, die mir und dir gehören 
können, Identifizierungsaufforderung pur.

Einen völlig anderen Weg gehen die Benediktinerinnen 
vom Kloster Mariendonk; Das liegt am Niederrhein, zwi-
schen Ruhrgebiet und Holland. In ihrer Krypta-Krippe sind 
fast ausschließlich alttestamentliche Figuren zu finden, 38 
Personen und 16 Tiere. Wer will, darf sich natürlich mit 
ihnen identifizieren. Aber der Fokus liegt woanders.

Alfons Zimmer:

Die Krippe von Mariendonk

Gerade auch im Alten Testament spricht Christus zu uns

Um die Heilsgeschichte als ganze geht es. Insbeson-
dere jedoch wird Christus gesucht schon in der Schrift 
Israels, unserem Alten Testament. Manche denken, man 
müsse sich damit nicht mehr befassen. Jesus reiche, er sei 
doch der Weg und die Wahrheit. Man vergisst dabei, dass 
für Jesus selber und die Apostel ihre Schrift Fundament 
ihres Glaubens ist. Sehr deutlich wird das auf dem Weg 
nach Emmaus. Der Auferstandene deutet den beiden Jün-
gern sein Sterben und seine Auferstehung aus der Schrift. 
Bei Mose, in den Propheten, in den Psalmen, in der ge-
samten Schrift, steht alles schon drin, sagt er (Lk 24, 27 
+ 44f). Das heißt: Gerade auch im AT, spricht Christus zu 
uns. Heute.

Bedeutende altbundliche prophetische Vorausblicke 
auf den Messias kennen wir. Einen Propheten wie mich 
wird euch der Herr, euer Gott erwecken, sagt Mose (Dtn 
18,15). Dem David verspricht Gott Treue und dass ein 
Spross aus seinem Geschlecht auf seinem Thron sitzen 
werde (Ps 131,11). In zahlreichen Stellen des NT deuten 



DER FELS 12/2025 � 343

die Evangelisten und Jesus selber sein Kommen und sein 
Leben als Erfüllung von Prophezeiungen des Alten Bun-
des. Die Kirchenväter greifen das auf. Sie suchen und sie 
finden überall in der Schrift Israels Christus, den ewigen 
Gottessohn. Genau das ist die Botschaft der Mariendon-
ker Krippe. Bei allen Figuren gibt es Verknüpfungen zu 
Christus. Wenn sie nicht sofort einfallen, muss man sie 
suchen. Ohne Mühe geht es nicht.

Die erste Figur, die zwei der Schwestern, darunter eine 
gelernte Damenschneiderin, entwickelten, ist Jesaja. Bei 
dem weiß man, dass er zu Weihnachten gehört. Das Volk 
im Dunkeln wird ein Licht sehen, sagt er in der Heiligen 
Nacht. Und dass die Jungfrau einen Sohn gebären wird, 
den sie Immanuel nennen wird. Aber was ist mit Dani-
el, was mit Salomo und der Königin von Saba? Was ist 
mit Noah und Jona? Was mit Mirjam, mit Bileam und 
Ezechiel, mit Amos und Elias? Haben sie mit der Heils-
geschichte zu tun, die auf Jesus zuläuft? Ja. Im Neuen 
Testament gibt es viele Rück- und Querverweise. Und die 
Kirchenväter suchen in ihren Schriftmeditationen weitere 
Zusammenhänge zu enträtseln. So wird Noahs Arche, die 
schon bei Paulus auf die rettende Taufe hinweist, bei den 
Kirchenvätern zum Bild für die rettende Kirche. Und be-
kommt auch Platz in der Krippe von Mariendonk.              

Zwischen dem Ruhrgebiet und den Niederlan-
den liegt in der Nähe von Kempen die Benedik-
tinerinnenabtei Mariendonk. Vor 125 Jahren fei-
erten die Schwestern im Kloster zum ersten Mal 
Eucharistie, am 24.10. 1900. Mariendonk ist ein 
Geistliches Zentrum am Niederrhein im Bistum 
Aachen.
Die Kommunität lädt Gäste zu Stille, Gebet und 
geistlichen Tagen ein. Ihren Unterhalt sichern 
die Schwestern durch Fertigung von Kirchen-
textilien und eine kleine Kerzengießerei. Theolo-
gisch wichtig ist ihnen die Auseinandersetzung 
mit den alten Kirchenvätern. Sie machen deren 
Schriften für Wissenschaft, Liturgie und Leben 
fruchtbar.
Adresse: Niederfeld 11, 47929 Grefrath, 
Tel: 02152-91540, abtei@mariendonk.de

von links: Mose, Aaron und Mirjam – 
die heilige Familie samt Christus als fleischgewor-
denes Wort Gottes (mit Schriftrolle) – 
der Prophet Elija mit dem Raben.

Benediktinerinnen Abtei Mariendonk



344� DER FELS 12/2025

Als im Jahr 1989 die kommu-
nistischen Regime im Ost-

block zusammenbrachen, stand auch 
die Katholische Soziallehre vor neu-
en Herausforderungen. Papst Johan-
nes Paul II., der aus Polen stammte 
und einen nicht unwesentlichen Teil 
zur Überwindung des Kommunis-
mus beigetragen hatte, führte die 
Kirche nun in dieses neue Zeitalter, 
das trotz der Auflösung der zwei 
feindlich gesinnten Blöcke und der 
diktatorischen Regierungen jenseits 
des Eisernen Vorgangs neue Gefah-
ren mit sich brachte. 

Im Jahr 1991, zwei Jahre nach 
der Auflösung des Ostblocks, gab 
der Papst die Sozialenzyklika „Cen-
tesimus annus“ heraus. Der Name 
bezieht sich auf den 100. Jahrestag 
der ersten Sozialenzyklika „Rerum 
novarum“ von Papst Leo XIII., im 
Grunde ist sie aber geprägt von den 
Umwälzungen der vorausgegangenen 
Jahre. Der Papst macht darin deutlich, 
dass Leo XIII. bereits die Gefahren 
des Sozialismus vorausgesehen hat.  
In den „Centesimus annus“ vorausge-
henden Sozialenzykliken „Laborem 
excercens“ und „Sollicitudo rei soci-
alis“ hat Johannes Paul II. diese Ge-
fahren jedoch noch präzisiert, gab es 
doch zur Zeit von „Rerum novarum“ 
noch keine kommunistischen Regime.

Johannes Paul II. schreibt, dass 
der Kommunismus „den einzelnen 
Menschen lediglich als ein Instru-
ment und Molekül des gesellschaft-
lichen Organismus [sieht], so dass 
das Wohl des einzelnen dem Ablauf 
des wirtschaftlich-gesellschaftlichen 
Mechanismus völlig untergeordnet 
wird; gleichzeitig ist man der Mei-
nung, dass eben dieses Wohl unab-
hängig von freier Entscheidung und 
ohne eine ganz persönliche und un-
übertragbare Verantwortung gegen-
über dem Guten verwirklicht werden 

Raymund Fobes:

Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und Gottesliebe

Die Katholische Soziallehre von der Zeit seit 1989

könne. Der Mensch wird auf diese 
Weise zu einem Bündel gesellschaft-
licher Beziehungen verkürzt, es ver-
schwindet der Begriff der Person als 
autonomes Subjekt moralischer Ent-
scheidung, das gerade dadurch die 
gesellschaftliche Ordnung aufbaut.“ 
Wenn aber der Mensch nur ein Rad 
im Getriebe ist und selbst keinerlei 
Möglichkeit zu einer verantworteten 
Freiheit hat, so wird ihm letztlich 
seine Würde als Person genommen, 
und eben diese Personalität ist es, 
was auch eine wirkliche Gemein-
schaft ermöglicht. Johannes Paul 
sieht nun die Hauptursache für diese 
verfehlte Sichtweise der Kommunis-
ten im Atheismus. Der Mensch wird 
sich seiner Würde bewusst, indem 
er auf den Ruf Gottes Antwort gibt. 
Und so wird die Person durch die 
„Leugnung Gottes … ihres tragen-
den Grundes“ beraubt, was „zu einer 
Gesellschaftsordnung ohne Anerken-
nung der Würde und Verantwortung 
der menschlichen Person“ führt (vgl. 
Centesimus annus 13).

Das bedeutet aber auch, dass 
durch das Ende das Kommunismus 
das Problem der Menschenwürde 
nicht gelöst ist, wenn denn – und da 
waren die Aussagen von Johannes 
Paul II. prophetisch – rein utilitaris-
tische „Werte, verbunden mit einer 
Enthemmung der Triebe und einem 
Drang zum unmittelbaren Genuss“ 
propagiert werden. Damit geht auch 
eine offene, aber auch oftmals ver-
schleierte Behinderung der Verkün-
digung des Evangeliums einher (CA 
29). Wenn Papst Johannes Paul hier 
wohl zuerst die verfolgten Christen 
meint, so ist doch auch hierzulande 
immer wieder zu spüren, dass Chris-
ten verlacht und an die Seite gescho-
ben werden und die Verkündigung 
tatsächlich – verschleiert - behin-
dert wird, sodass etwa Kinder sich 
nicht trauen, den Ministrantendienst 
zu übernehmen, weil sie Ausgren-

zung befürchten müssen oder auch, 
wenn  in der veröffentlichten Mei-
nung der Medien oft genug nur die 
nicht selten schlecht recherchier-
ten kirchlichen Negativnachrichten 
verbreitet werden – weil die Kirche 
zuallererst als Spaßbremser wahr-
genommen wird und darüber hinaus 
aus auch der Glaube als solcher als 
bloße Fiktion dargestellt, ja sogar lä-
cherlich gemacht wird. Dass es heute 
immer schwieriger wird, Menschen 
zu finden, die sich für ideelle Werte 
einsetzen und dabei auch schon mal 
zum Verzicht bereit sind, ist gewiss 
diesem utilitaristischen Denken ge-
schuldet, das Papst Johannes Paul II. 
schon vor 35 Jahren anmahnte. Mir 
sind immer noch die einladenden 
Worte im Ohr, die Papst Benedikt 
XVI. kurz nach seiner Wahl zu den 
deutschen Pilgern sagte: „Bequem 
sind die Wege des Herrn nicht, aber 
wir sind ja auch nicht für die Be-
quemlichkeit, sondern für das Große, 
für das Gute geschaffen.“ Genau das 
ist die richtige Antwort gegen den 
Utilitarismus und materialistischen 
Atheismus, die wirklich Mut zum 
Tun des Guten und zur Hinwendung 
zu Gott macht.

Es war auch Papst Benedikt XVI. 
der vor dem Deutschen Bundestag 
am 22. September 2011 in seiner 
Rede angemahnt hat, dass es der 
Politik immer in erster Linie um 
Gerechtigkeit gehen muss und nicht 
um Macht oder materiellen Gewinn. 
Auch er sieht in Funktionalismus 
und Positivismus – also einer Hal-
tung, die nur auf die messbare Wirk-
lichkeit schaut und aus der sich keine 
ethischen Grundsätze ableiten lassen 
– eine Gefahr für die Menschenwür-
de und appelliert an ein „hörendes 
Herz“, wie es der alttestamentliche 
König Salomon hatte. Dieses „hören-
de Herz“ orientiert sich am Gewis-
sen, und das Gewissen ist im letzten 



DER FELS 12/2025 � 345

die von der Vernunft erkannte Stim-
me Gottes, die zum Tun des Guten 
aufruft. Dabei würdigte der Papst – 
ohne sich parteipolitisch festzulegen 
– die ökologische Bewegung, die da-
für einsteht, „dass Materie nicht nur 
Material für unser Machen ist, son-
dern dass die Erde selbst ihre Würde 
in sich trägt und wir ihrer Weisung 
folgen müssen.“ Dabei geht es dar-
um, die Welt als Schöpfung Gottes 
zu sehen, die uns von Gott anvertraut 
ist, damit wir gut mit ihr leben und 
sie nicht ausbeuten. Diese Haltung 
forderte Papst Benedikt auch für den 
Menschen ein, dass er seine von Gott 
gegebene Natur annimmt, „als der, 
der er ist und der sich nicht selbst 
gemacht hat.“  In diesem Sinn ist es 
letztlich ethisch unmöglich, sich für 
den Tierschutz und gleichzeitig für 
die Abtreibung stark zu machen, weil 
letzteres ein Verstoß gegen die Natur 
des Menschen ist, der von Gott mit 
der Zeugung ins Leben gerufen wur-
de.  

Papst Benedikt XVI. hat auch im 
Blick auf das soziale Handeln des 
Menschen den Gottesbezug deutlich 
betont. So ist es bezeichnend, dass 
seine Sozialenzyklika den Namen 
„Caritas in veritate“ trägt und damit 
letztlich anknüpft an seine erste En-
zyklika „Deus caritas est“ über die 
Gottes-. und Nächstenliebe. Damit 
macht er deutlich, dass die Quelle 
der Nächstenliebe die Gottesliebe 
ist. „Caritas in veritate“ drückt nun 
aber aus, dass diese Liebe Wahrheits-
charakter hat. Damit stellt der Papst 
sich gegen eine bloß gefühlsbetonte 
Liebe – was auch dem Begriff „cari-
tas“ nicht entspricht. Denn die „cari-
tas“ ist die von der Vernunft und dem 
Glauben geleitete Liebe, die zum 
guten Handeln herausfordert – so 
wie es Erich Kästner gesagt hat: „Es 
gibt nichts Gutes, außer man tut es.“ 
Aber dieses Tun des Guten erwächst 
aus der wahren Liebe, die Gott ist.  
Papst Benedikt schreibt: „Die Ent-
wicklung braucht Christen, die die 
Arme zu Gott erheben in der Geste 
des Gebets, Christen, die von dem 
Bewusstsein getragen sind, dass die 
von Wahrheit erfüllte Liebe, caritas 
in veritate, von der die echte Ent-
wicklung ausgeht, nicht unser Werk 
ist, sondern uns geschenkt wird.“ 
(Caritas in veritate 79). Die Liebe, 
in der Gottesliebe gründet, überbie-
tet die Gerechtigkeit. Gerechtigkeit 

bedeutet, dass jedem das gegeben 
wird, was ihm zusteht – in der Liebe 
aber geht es um mehr, um Hinga-
be, „dem anderen von dem ge-
ben, was »mein« ist“, wie es der 
Papst ausdrückt (Caritas in ve-
ritate 6). Gleichzeitig offenbart 
diese echte Nächstenliebe im-
mer auch die Liebe Gottes, in 
der Hingabe des Menschen an 
den anderen kann der liebende 
Gott sichtbar werden. Insofern 
bezeugt der, der hingebungsvoll 
liebt, die Wirklichkeit Gottes.

Andererseits ist wie schon gesagt 
für den Papst die gelebte Caritas 
auch mit der gelebten Gottesbezie-
hung verbunden. Die Beschäftigung 
mit der Gottesfrage, der Aufbau ei-
ner Gottesbeziehung, das ist also 
konstitutiv für eine wirkliche Cari-
tas. Dies wirft Fragen auf zur institu-
tionalisierten Caritas der Kirche in 
Deutschland. Wie weit muss von 
den Mitarbeitern erwartet wer-
den, dass sie den Glauben prak-
tizieren oder zumindest sich 
damit ernsthaft auseinander-
setzen? Wie weit müssen sie 
auch bereit sein, wirklich dem 
Menschen zu dienen und nicht 
nur ihren Job zu machen, was 
etwa unbezahlte Überstunden 
mit einschließen könnte? Anderer-
seits muss die Caritas immer auch 
ihre Stimme erheben, wenn etwa auf-
grund übermäßiger Bürokratisierung 
der Mensch zu kurz kommt.  Auch 
muss sie für eine angemessene Be-
zahlung und eine faire Behandlung 
ihrer Mitarbeiter sorgen. Ebenso darf 
der Kirche nicht befohlen werden, in 
ihren Krankenhäusern Abtreibungen 
vorzunehmen oder Ärzten Recht zu 
geben, die das einfordern, weil dies 
der  christlichen Botschaft zutiefst 
widerspricht.

Mit all diesen Anfragen und An-
forderungen ist die Kirche mit ihrer 
Soziallehre in der Gegenwart ange-
kommen. Der Nachfolger von Papst 
Benedikt XVI., Papst Franziskus, hat 
den Fokus besonders auf die Armen 
gelegt. In seiner letzten Enzyklika 
„Dilexit nos“ schreibt er jedoch vor 
allem über die herzliche Gottesbe-
ziehung – die Verehrung des Herzen 
Jesu.

Papst Leo XIV. knüpft in seinem 
ersten Lehrschreiben an diese letzte 

Enzyklika seines Vorgängers an. Die 
Apostolische Exhortation „Dilexi 
te – über die Liebe zu den Armen“ 
geht von der Liebe des Menschen zu 
Christus aus, der gerade auch in den 
Armen sichtbar ist. Wenn wir in den 
Notleidenden Christus sehen, so wer-
den wir ihnen liebevoll begegnen, 
und auch dann ist die Gerechtigkeit 
durch die barmherzige Liebe erhöht.

So stellt die Katholische Sozial-
lehre heute in einer säkularisierten 
Welt, wie wir sie gerade in Europa 
erleben, als Grundlage für gerechtes 
und liebevolle Handeln ganz ent-
schieden die liebevolle Beziehung zu 
Gott ins Zentrum. � �

Papst 
Johannes Paul II.

Papst 
Benedikt XVI.



346� DER FELS 12/2025

Liedes ist das Aufeinander-Zulaufen 
der Liebenden. Zion steht freu-
dig und eilend auf. Und ihr Freund 
kommt. In dieses intime hochzeitli-
che Bild sollen sich Beterinnen und 
Beter einfühlen und einfügen als Teil 
Zions, als Teil der bräutlichen Kirche.

Im alten Gotteslob steht das Lied 
unter „Advent“ am Kirchenjahres-
anfang. Im neuen Gotteslob ist es 
ans Ende des Kirchenjahres geraten 
als allerletztes Lied unter der Rubrik 
„Die Himmlische Stadt“. Es ist für uns 
noch ungewohnt, es vor Christkönig 
zu singen. Einen eucharistischen Ak-
zent hat es mit der Sehnsucht nach 
dem Abendmahl. Österlich kann 
man es auch deuten, wenn man die 
Jungfrauen mit den in Christus Ver-
storbenen in eins setzt. In Erfurt wur-
den durch den Jungfrauenausgang 
die Toten zum Domfriedhof gelei-
tet. Die werden durch die Wächter-
stimme aus den Gräbern gerufen 
zum ewigen Leben. Das Lied ist viel-
schichtig. Bei Nicolai ist es vor allem 
ein Liebeslied. Der Christ, die Chris-
tin, gehören zur bräutlichen Kirche, 
die dem Bräutigam entgegeneilt, die 
sich freut auf die Begegnung im Her-
renmahl und letztendlich im himmli-
schen Freudensaal.     

Das adventliche Gleichnis 
von den törichten und 

den klugen Jungfrauen (Mt 25,1-12) 
hören wir nicht in jedem Jahr. Wir 
sehen es aber in zahlreichen Kir-
chen, meist am Kirchausgang, etwa 
an einem Portal des Erfurter Domes. 
Dem wiederkommenden Christus 
laufen freudig und bewegt entgegen 
die fünf klugen Frauen mit ihren Öl-
lampen.

Die Botschaft des Gleichnisses 
hat Philipp Nicolai 1599 als lutheri-
scher Pfarrer im westfälischen Unna 
in ein Lied gefasst, „Wachet auf, ruft 
uns die Stimme“ (GL 554). In der 
Regel singen wir es in jedem Ad-
vent wenigstens einmal. Nicolai gibt 
dem Lied einen besonderen Akzent. 
Nicht vom vergessenen Öl und vom 
verschlossenen Festsaal ist die Rede. 
Wohl vom freudigen beiderseitigen 
Entgegenlaufen von Braut und Bräu-
tigam. Der Hochzeitssaal ist sowohl 
das himmlische Jerusalem (Strophe 
3), als auch (Strophe 2) das Kirchge-
bäude als Ort des Abendmahles, der 
heiligen Eucharistie. Es gelingt ihm 
ein Liebeslied.

Philipp Nicolai (1556-1608), Pfar-
rerssohn und selber teils in Witten-

berg zum Prediger ausgebildet, ver-
fasst zunächst Streitschriften gegen 
Calvinisten und Katholiken gleicher-
maßen. Als die Pest in Unna grassiert 
und 1400 Opfer fordert, wird ihm der 
Konfessionsstreit zweitrangig. Ange-
sichts der lebensbedrohlichen Lage 
richtet er Predigt und Dichtkunst auf 
die letzten Dinge aus, auf den Artikel 
von der Auferstehung der Toten und 
dem ewigen Leben. Texte und Lieder 
dazu bindet er in einem Trostbuch 
zusammen, dem „Freudenspiegel“. 
Darin findet sich sein geniales mysti-
sches Kirchenlied „Wie schön leuch-
tet der Morgenstern“ (GL 357) und 
eben das adventliche „Wachet auf“.

Verschiedene Überlieferungen 
formt er souverän zu einem hoch-
zeitlichen Gedicht. Die Wächter fin-
den sich bei Jesaja. „Wie der Bräuti-
gam sich freut über die Braut, so freut 
sich dein Gott über dich. Auf deine 
Mauern, Jerusalem, stelle ich Wäch-
ter“ (Jes 62,5f ). Motive des Hohen 
Liedes Salomos kommen vor, das 
Hosianna vom Palmsonntag, farbige 
Bilder aus der Offenbarung des Jo-
hannes. In Strophe zwei verwandeln 
sich die Brautjungfrauen der ersten 
Strophe zur Braut selber, zu Zion, zur 
Vermählten Gottes. Grundthema des 

Alfons Zimmer:

Ihr Freund kommt!

Ein adventliches Liebeslied von Pfarrer Philipp Nicolai vor 426 Jahren

Die klugen Jungfrauen gehen freudig 
dem wiederkommenden Christus 
entgegen (Portal Mariendom Erfurt)



DER FELS 12/2025 � 347

Pajazzo war ein Clown. Er war 
ein guter Clown, er brachte 
die Leute zum Lachen. Oft 

dachte er darüber nach, wie er die 
Leute so amüsieren konnte, dass sie 
sich auch nach der Vorstellung noch 
an die Atmosphäre erinnerten, da-
mit das Wohlgefühl andauere. Jenes 
Gefühl, unter der Kuppel geborgen 
zu sein, das Herz offen, im Staunen 
gebannt, manchmal ein Kribbeln im 
Bauch. Es war eigenartig dieses Ge-
fühl und dann dieses Gemisch an Ge-
rüchen unter dem beheizten Zelt. Es 
roch nach Tieren und Schweiß, nach 
Eisen, Holzspänen und Blütenduft. 
Man konnte sich nur wohlfühlen, so 
anheimelnd war es, fand jedenfalls 
Pajazzo.

Pajazzo fühlte sich wohl. Aber er 
fühlte sich auch älter als früher. Ge-
legentlich ließ er in seinem Clowns-
kopf sein Repertoire Revue passie-
ren. Ein knappes Dutzend Stücke 
hatte er, manche konnte er richtig 
gut vorführen, bei anderen zögerte 
er immer noch. Die Nummer mit der 
Balance auf dem Drahtseil in voller 
Montur, also mit der roten Kugelna-
se, der luftigen Perücke, der weiten 
Hose und der Jacke mit den riesigen 
Karos und vor allem den watscheli-
gen Tennisschläger-Schuhen, das war 
halt immer etwas gewagt. Jahrelang 
hatte er die Balance gehalten, das Pu-
blikum applaudierte meist begeistert, 
bisweilen gab es Ovationen, die Leute 
standen auf und riefen „da capo“ oder 
„bravo, bravo“ und dann fühlte Pa-
jazzo, wie ihm das Blut in den Kopf 
schoss und er fast so rot wurde wie 
seine Nase. Aber jetzt machte ihm 
die Nummer mit der Balance Kopf-
zerbrechen. Er merkte nämlich, wie 
er sich nicht mehr auf das Drahtseil 
konzentrierte, sondern mehr die Leu-

te beobachtete, ihre offenen Münder, 
ihr verlangendes Erwarten nach der 
Sensation. Ob nicht doch mancher 
von ihnen wünschte, er möge mal 
vom Drahtseil fallen, damit das Krib-
beln sich krampfartig steigere?

Na wenn schon, da war ja noch 
ein Netz. Natürlich gab es kein Netz 
für die Blamage. Vielleicht doch 
für Clowns. Und wenn nicht, dann 
könnte er ja auch aufhören. Aber ein 
Zirkus ohne Clown, das gibt es auch 
nicht und in seinem kleinen Zirkus 
gab es keinen Ersatzclown. „Müßige 
Gedanken“ sagte er sich und ging in 
seinen Wohnwagen, um sich für die 
Vorstellung umzuziehen. Schnell war 
er geschminkt, das Gesicht weiß, wie 
übertüncht, die Nase rot, passend zum 
gelbbraunen Karo der Jacke. Es war 
eine Sondervorstellung. Die Weih-
nachtsvorstellung. Der Bürgermeister 
der Stadt war angesagt, der Direktor 
war nervös, irgendwie lag ein Hauch 
von angestrengter Freundlichkeit un-
ter der Kuppel.

Pajazzo ging hinüber, prüfte das 
Seil, es war straff wie immer. Er sah 
zu, wie die Zirkusarbeiter das Netz 
befestigten. Später, kurz vor seinem 
Auftritt würden sie es spannen und 
nach ihm wären die vier vom Trapez 
an der Reihe, auch für sie war das Netz 
nötig. Die Arbeiter sangen „heh-hoh, 
heh-hoh“. Pajazzo freute sich, das er-
innerte ihn an das familiäre Ambiente 
in seiner Kuppel. Vor dem Zelt trafen 
die ersten Zuschauer ein. Er mochte 
die feisten Gesichter nicht, die sich 
frittenkauend und wurstverschlin-
gend vorwärtsbewegten, irgendwie 
gelangweilt die Raubtiere hinter den 
Käfigstangen anstierten und dann im 
Zelt verschwanden. Immerhin war 
Weihnachten. Sie hätten sich schon 

Jürgen Liminski:

Pajazzo, das Staunen der Kinder, 
der Heiland und das Säuseln des Windes



348� DER FELS 12/2025

etwas festlicher kleiden oder feiner 
benehmen können. Vielleicht wuss-
ten sie gar nicht, dass Weihnachten 
ein großes Fest war. Pajazzo kramte 
in seinem Gedächtnis. Wann hatte er 
zuletzt richtig Weihnachten gefeiert? 
Der Geburtstag des Heilandes, hatte 
seine Mutter ihm immer erzählt, ist 
das Größte überhaupt. Der Heiland, 
mit diesem altmodischen Wort mein-
te sie den, der alles heil, also wieder 
ganz und richtig macht, dieser Hei-
land rechtfertige jede Anstrengung.

Mutters Sätze waren ihm haften 
geblieben. Und zu Weihnachten hatte 
er sich immer besonders angestrengt, 
es den Leuten recht angenehm zu ma-
chen. Sie sollten sich wohlfühlen un-
ter seiner Kuppel. Staunen sollten sie. 
Wie damals über den Heiland. Der 
Heiland — die meisten Leute nennen 
ihn, wenn sie ihn überhaupt kennen, 
etwas süßlich kindisch das Jesus-
kind, Pajazzo gefiel Heiland besser. 
Ihn hätte man im Zirkus gebrauchen 
können. Donnerwetter, da wären die 
Leute herbeigeströmt, ein ganzes 
Programm hätte dieser Heiland unter 
der Kuppel veranstalten können. Und 
alle hätten sie gestaunt und gegafft, 
zu Weihnachten, dem Geburtstag 
des Heilands. Er hätte sie be-
schenkt zu dem großen Fest.

Was aber, kam er ins 
Grübeln, wenn die Leute 
gar nicht mehr wussten, 
was Weihnachten ist? 
Wenn immer mehr Frit-
ten- und Wurstesser 
ins Zelt strömten 
und statt festli-

cher Stimmung 
diese primitive 

Langeweile der Fress-
Säcke und Säufer verbrei-

teten? Nichts gegen Essen und 
Trinken und auch Fritten und Würste 
mochte Pajazzo gern. Aber das konnte 
nicht alles sein. Das Glück unter der 
Kuppel war doch, wenn alle staun-
ten, wenn aus der Tiefe des Herzens 
ein langes Ohhhhh und dann Ahhhh 
aus hunderten von gespitzten Lip-
pen durch das Zelt rauschte und die 
ganze große Welt auf diesen kleinen 
Flecken, auf das Geschehen unter der 
Kuppel zusammenschrumpfen ließ.

Das Staunen, das war‘s. Das 
brachte das Wohlgefühl. Das Stau-
nen über die Kunststücke unter der 
Kuppel, über das eigentlich Unmög-
liche, das man aber doch sah, mit 
eigenen Augen. Das war das Glück. 
Klein und unverhofft. Und doch so 
unendlich groß, weil es das Herz 
füllt. Es gab immer mehr von die-
sen Leuten, die nicht mehr staunen 
konnten. Wie konnten sie überhaupt 
noch Weihnachten feiern, fragte sich 
Pajazzo und rückte seine Perücke 
zurecht. Dann zog er seine weißen 
Handschuhe mit den Löchern an den 
Fingerkuppen aus der Jackentasche. 

Vom Drahtseil oben konnte er sie 
gleich beobachten. Sie aßen immer. 
Nach den Fritten und der Wurst gab 
es Chips, dann Popcorn oder irgend-
etwas anderes aus der Welt des Dau-
erkonsums und der immerwährenden 
Bauchfüllung. Dann gab es auch die 
ganz Genauen. Sie achteten darauf, 
dass die Vorstellung pünktlich be-
gann, dass alles nach Plan verlief und 
die sich aufregten, wenn der Direktor 
eine Änderung ankündigte. Eigent-
lich harmlos. Schlimmer war schon, 
dass auch sie nicht mehr offen waren 
für das Staunen, denn sie erwarteten 
ja, dass das Angebot ihrer Nachfrage 
entspreche – warum sollte man sich 
da wundern, warum staunen. Sie hat-
ten ja dafür gezahlt. Schlimm auch 
diese Ökos, denen schon die Holz-
späne zuviel waren, schließlich seien 
das Reste von deutschen Bäumen. 
Auch sie hatten das Staunen verlernt, 
waren richtig eingeschlossen in ihrer 
Umwelt und sahen ansonsten nichts 
mehr. Was sollte er denen und den 
Konsumkindern oder den Spießern 
schon zeigen? Eine Kuppel ohne 
Überraschung ist langweilig.

Pajazzo schweifte ab. So stellte er 
sich den Himmel vor, voller Über-
raschungen, die man bewusst erlebt, 
staunend eben und im Grunde ge-
nommen ist ja auch Weihnachten 
eine große Überraschung. Deshalb 
mussten die Hirten damals auch so 
unheimlich viel gestaunt haben und 
mussten die vier Könige – nein Mut-
ter hatte immer nur von drei erzählt, 
der vierte, der böse, war ja gar nicht 
zum Staunen gekommen, er wollte 
das Kind nur umbringen – jedenfalls 
mussten die drei anderen mit offe-
nem Mund und voll 
Freude das Gesche-
hen in der Grotte 



DER FELS 12/2025 � 349

angesehen haben. Sie waren von weit 
hergekommen für diese Vorstellung. 
Eigentlich waren es nur wenige, die 
wirklich gestaunt haben, damals. Drei 
Könige und vielleicht ein Dutzend 
Hirten. Soviel würde es doch unter 
der Kuppel heute sicher auch noch 
geben. Aber es müsste doch gelin-
gen, den anderen, wenigstens einem 
Teil von ihnen, Augen und Mund zu 
öffnen, sie in Verwunderung zu ver-
setzen über all das Schöne und Un-
glaubliche unter der Kuppel. Ich bin 
doch besser als Fritten, Würste und 
auch als das Fernsehen. Und ein Teil 
dürfte doch innerlich genügend Frei-
raum haben für das echte Staunen.

Ein Trommelwirbel, anhaltend und 
sich fast überschlagend, rüttelte Pa-
jazzo aus seinen Gedanken. Er war an 
der Reihe. Der Direktor kündigte ihn 
mit großer Gestik an. Er lief hinein 
in die Arena, stolperte, machte einen 
Purzelbaum und stand dann kerzen-
gerade vor ein paar Kindern in der 
ersten Reihe. Er schlug sich an die 
Brust und aus der Blume im obersten 
Knopfloch spritzte eine kleine Fon-
täne in die erste Reihe. So ging es 
weiter mit kleinen Scherzen und Spä-
ßen. Nur: Pajazzo war nicht froh. Er 
mochte diese Scherze auf Kosten der 
anderen immer weniger. Dafür freute 
er sich umso mehr auf das Stück mit 
dem Drahtseil. Das war echte Clown-
kunst. „Der Mann mit der Nase“, 
schrie der Direktor, „der Mann mit 
der Nase wird jetzt das Unmögliche 
wagen und über das Drahtseil gehen“. 
Ein Kran zog Pajazzo am Hosenbo-
den empor. Kinder lachten. Von oben 
sah er sie wieder, die Frittenfresser 
und Würstchenverschlinger, es sah 
aus wie ein Schlachtfeld. Popcorn, 
Bonbonpapier, Lutscher, Frittentüten 
und Pappteller, die Größeren rauch-

ten sogar und es lag ein Geruch in der 
Luft wie in einem dreckigen Stall.

Das war sein Kuppelduft nicht. 
Wie durch Nebelschwaden kämpfte 
er sich auf das Seil und tastete sich 
die ersten Meter vorwärts. Nein, 
das war sein Kuppelduft nicht. Die 
Bauchmenschen hatten ihm die Kup-
pel verpestet. Wie sollte er da rüber-
kommen? Im Magen fühlte er eine 
Übelkeit aufsteigen, Schweißperlen 
traten ihm auf die Stirn. Ihm war, als 
stünde er auf den wankenden Planken 
eines Bootes, das in einem Meer von 
Fritten und Würsten hin- und her-
geworfen würde. Gischt schäumte 
auf in Form von Popcorn, der Wind 
heulte, aber es war nur das Huihh und 
Ahhh der Leute da unten, die wohl 
merkten, dass er wankte. Er war jetzt 
in der Mitte angekommen. Er wankte 
und wusste nicht vor und auch nicht 
zurück. Er fühlte sich allein, so allein 
und hilflos wie noch nie. Der Magen 
drehte sich, durch die Fettschwaden 
sah er, wie ein Bauchkind den Unter-
kiefer senkte, als ob es ein Gerülps 
herausfallen ließ. Pajazzo strauchelte, 
die Arme fuchtelten wie wild, griffen 
in der stinkenden Luft nach Halt. 
Nein, nicht gerade heute, schoss es 
ihm durch den Kopf, nicht an Weih-
nachten. Die Ausrufe auf den Bän-
ken wurden lauter. Schreie mischten 
sich in das Geraune. „Heiland, nicht 
an deinem Geburtstag!“ – Pajazzo 
presste einen Seufzer durch die 
zusammengebissenen Zähne. Sie 
gaffen alle da unten, stöhnte er, 
erwarten ein Kunststück von mir, 
der Bürgermeister ist da und der 
Direktor zittert. Die Gedanken jagten 
wie Blitze unter Pajazzos Perücke hin 
und her. Ein Geschenk, sagte er, wenn 
ich ankomme, gehört der Applaus 
dir. Pajazzo wankte. Der Oberkörper 
zuckte nach vorne, die Arme drehten 
greifend nach hinten. Die Trommeln 
waren längst verstummt. Da pfiff es. 
Das Pfeifen kam von draußen. Wind 
heulte auf, er pfiff durch die Löcher 

zwischen Zeltwand und Zeltdach. 
Wie eine zärtliche Brise umsäuselte 

er Pajazzos Perücke. Wie gut das tat. 
Wie gut. Pajazzo atmete durch, er 

fing sich und setzte den Fuß 
mit dem riesigen Schuh, der 
wie ein Tennisschläger aus-
sah, einen Schritt vorwärts. 

„Ahhh, Ohhh!“, rauschte 
es von unten hoch. Und 

der Wind war wieder 

zärtlich zu Pajazzo. „Mein Clown“, 
meinte Pajazzo im Säuseln und Pfei-
fen zu vernehmen. Der Schritt nach 
vorn hatte ihn stabilisiert. Noch einer 
und noch einer, und unten staunten 
alle.

Soviel Applaus hatte er noch nie 
bekommen. „Zu deinem Geburts-
tag“, flüsterte Pajazzo, „von deinem 
Clown“. Der Bürgermeister schrie 
„Bravo Bravo“, selbst die Wurst- und 
Frittenkinder waren aufgestanden 
und klatschten, wahrscheinlich la-
gen etliche Fritten auf der Erde. In 
der Kuppel pfiff es. Und für Pajaz-
zo war noch nie so viel Weihnachten 
wie heute. „Die Leute beschenken 
sich und sind gut miteinander“, sag-
te er wie zu sich selbst, während es 
in Arena und Kuppel immer noch 
begeistert jubelte und pfiff. Ich bin 
froh, dass ich dem Geburtstagskind 
etwas schenken konnte. Viel war 
es ja nicht, und eigentlich verdanke 
ich auch das ihm. Dann stieg er die 
Leiter hinunter, ließ sich ab der vor-
letzten Stufe fallen und machte einen 
Purzelbaum.



350� DER FELS 12/2025

1. Gebet der hl. Birgitta

Sehr geehrte Damen und Herren,
auf der Homepage des einzigen auf 

deutschem Boden bestehenden Birgit-
ten-Klosters in Bremen fand ich ein Ge-
bet der hl. Birgitta, das diesem Vortrag 
die Überschrift lieferte, und mit dem 
ich ihn einleiten möchte:

�	 Gebet der heiligen Birgitta

O Herr, komm bald und 
mache die Nacht hell.
So wie Sterbende sich sehnen, 
so sehne ich mich nach dir.

Sag meiner Seele, dass nichts 
geschehe, ohne dass du es 
erlaubst, und nichts, was du 
erlaubst, ohne Trost sei.

O Jesus, Gottes Sohn,
du standest stumm vor de-
nen, die dich verurteilten.
Halte meine Zunge zurück, 
bis ich mich besinnen kann, 
was und wie ich reden soll.
Zeige mir den Weg und 
mache mich willig, ihn zu ge-

hen. Schlecht ist es zu zögern 
und gefährlich weiterzugehen.
Erfülle du meine Sehnsucht 
und zeige mir den Weg.

Ich komme zu dir wie der 
Verletzte zum Arzt.
Gib, o Herr, meinem 
Herzen Ruhe.

Amen.
 
Sie werden gespürt haben, dass die-

ses Gebet einen Pilgerweg nachzeich-
net, ob es sich nun um einen körperlich 
oder seelisch vollzogenen handelt.

Lange vor Nelly Sachs berühmtem 
Gedicht „Alles beginnt mit der Sehn-
sucht“ ist auch für Birgitta am Anfang 
dieses Weges die Sehnsucht der Aus-
löser dafür, aufzubrechen. Direkt im 
Anschluss werden Ängste vor diesem 
Abenteuer formuliert, die im gleichen 
Zug aber dem Herrn überantwortet 
werden. Konkret bittet sie um kluge 
Rede – was für das Leben dieser Hei-
ligen von besonderer Bedeutung war, 
wie wir noch sehen werden –, um Mut 
und darum, Hindernisse überwinden zu 
können, um die Erkenntnis des richti-
gen Weges, um die Bereitschaft, des 
Herrn Wegweisung zu folgen, und um 
die Erfüllung ihrer Sehnsucht. Diese 
Erfüllung drückt sie, wie Augustinus 
schon im vierten Jahrhundert, als Ruhe 
des Herzens aus.

Doch schon lange vor Birgitta wird 
diese Sehnsucht mit einem Pilgerweg 
in Verbindung gebracht. Wir müssen 
nur in die Psalmen schauen, dann er-
fahren wir, wie urmenschlich die Sehn-
sucht ist, die antreibt, sich auf den 
Weg zu machen. In Ps 84, Vers 3 heißt 
es „Meine Seele verzehrt sich in Sehn-
sucht nach dem Tempel des Herrn!“

Einige Verse später beten wir den 
Impuls zum Aufbruch: „Wohl den Men-
schen, die Kraft finden in Dir, wenn sie 
sich zur Wallfahrt rüsten.“ Bei Jesaja 
finden wir in Kap. 2, Vers 3 eine weite-
re Formulierung, deren Aussage die hl. 

Birgitta in ihr Gebet übernommen hat: 
„Er zeige uns seine Wege, auf seinen 
Pfaden wollen wir gehen.“ – Auch auf 
die Konsequenz für den Fall, dass nicht 
auf die Wege des Herrn geachtet wird, 
wird im Psalm 95 schon hingewiesen, 
der fast täglich als Invitatorium zu den 
Laudes gebetet wird. Dort heißt es: 
„Vierzig Jahre war mir dies Geschlecht 
zuwider und ich sagte: Sie sind ein 
Volk, dessen Herz in die Irre geht; denn 
meine Wege kennen sie nicht. Darum 
habe ich in meinem Zorn geschworen: 
Sie sollen nicht kommen in das Land 
meiner Ruhe.“

Wir sehen an dieser Zusammen-
schau, wie Birgitta aus tiefen Quellen 
schöpft und diese gleichzeitig für ihr 
eigenes Leben fruchtbar werden lässt. 
Wir finden in diesem Gebet bereits ihr 
ganzes Leben gespiegelt, mit Hoff-
nungen und Enttäuschungen, mit Ziel-
bewusstsein und Erkenntnis eigener 
Schwäche, mit Treue und Vertrauen.

Doch bevor wir uns dem weiter zu-
wenden, sind zum besseren Verständ-
nis eine zeitgeschichtliche Einordnung 
und ein biografischer Überblick sinn-
voll.

2. Zeitgeschichtlicher Überblick

Birgitta wurde im Jahr 1303 gebo-
ren und starb 1373. Das Christentum 
in Schweden war zu dieser Zeit noch 
vergleichsweise jung. Immer wieder 
gab es bereits ab dem 9. Jahrhundert 
Versuche, Schweden zu missionieren, 
die jedoch nicht von dauerhaftem Er-
folg gekrönt waren.

... Um Birgitta zu verstehen, ist es 
wichtig, nach dieser geschichtlichen 
Entwicklung die Situation des schwe-
dischen Königshauses zu ihrer Zeit 
kurz zu umreißen. Durch ihre ver-
wandtschaftlichen Beziehungen ist 
sie in besonderer Weise in die Politik 
ihrer Zeit involviert. Als Birgitta noch 
ein Kind war und in ihren frühen Ehe-

Ursula Maria Fehlner:

„Erfülle du meine Sehnsucht 
und zeige mir den Weg”

Die hl. Birgitta von Schweden, eine Pilgerin der Hoffnung



DER FELS 12/2025 � 351

1303: Geburt Birgittas 	

 
1373: Tod Birgittas  	

�	  
�	 1290 – 1319:   Birger Magnusson – 
		 König von Schweden 
		 (Enkel des Birger Jarl, 
		 dem Gründer von Stockholm / 
		 Sohn von Magnus I. / 
		 Bruder der Herzöge Waldemar und Erik)
�	 1319 – 1364:    Magnus Erikson - Magnus II.  
		 König von Schweden 
		 (Neffe des Birger Magnusson / 
		 im Alter von drei Jahren zum König gewählt / 
		 ab 1332 regierender König / Cousin Birgittas)
�	 1357 - 1359:    Erik XII. – Mitregent – 
		 König von Schweden (Sohn von Magnus II.)
�	 1359 – 1364:   Haakon VI. – Mitregent – 
		 König von Schweden
         (Sohn von Magnus II.)
�	

�	 1364 – 1389:   Albrecht von Mecklenburg – 
		 König von Schweden 
		 (Schwager von Magnus II.)

jahren, regierte anfangs ein Enkel von 
Birger Jarl, (ein Sohn von Magnus I.) 
Birger Magnusson. Die brüderlichen 
Machtkämpfe setzten sich in seiner 
Regierungszeit fort, was in einen Bür-
gerkrieg mündete. Seine beiden Brü-
der, die Herzöge Erik und Waldemar, 
waren gefangen genommen worden 
und starben den Hungertod. Nach 
Birger Magnussons Flucht nach Däne-
mark folgte ihm sein Neffe (Magnus 
Erikson) als Magnus II. Er wurde nach 
relativ langer Regierungszeit 1364 ab-
gewählt. Zuvor war sein Sohn Erik XII. 
von 1357 bis zu seinem Tod im Jahr 
1359 Mitregent, nach dessen Tod folg-
te ihm sein Bruder Haakon VI. auf den 
Thron, ebenfalls als Mitregent. Doch 
nach der Abwahl von Magnus II. 1364 
wurde dessen Schwager, Albrecht von 
Mecklenburg, zum König gewählt. Er 
regierte bis 1389, er war also der letz-
te König während der Lebenszeit von 
Birgitta.

 

3. Biografischer Überblick 
der ersten Lebenshälfte

Das Wort „Birger“ finden wir auch im 
Namen „unserer“ Birgitta wieder. Eine 
Bedeutung hören wir direkt heraus: 
„Birger“ „Berger“, jemand der andere 
birgt, ihnen Schutz bietet. Da Birgit-
ta als Kind auch Brita gerufen wurde, 
kann ihr Name auch auf das Keltische 
„Brig“ zurückgeführt werden, was so-
viel bedeutet wie „sittlich stark und 
mächtig“. Ihre Namenspatronin war 
so möglicherweise die hl. Brigitta von 
Kildare, die neben dem hl. Patrick zu 
den Hauptpatronen Irlands zählt. Bei-
de Übersetzungen scheinen das Profil 
der hl. Birgitta widerzuspiegeln. Den 
Namen finden wir in leicht abgewan-
delter Form in vielen europäischen 
Ländern wieder („Brigitta“ im Deut-
schen, „Bridget“ im Englischen, „Bri-
gitte“ im Französischen und „Brigida“ 
im Italienischen.) Es gibt zudem viele 
Abwandlungen wie z. B. Birgit, Ingrid, 
Britta, Birte, Brit, …

Da der vollständige Name der Hei-
ligen „Birgersdotter“, also Tochter des 
Birger lautete, und da auch der Name 
„Birgitta“ in den kirchlichen und liturgi-
schen Texten gebräuchlich ist, bleiben 
wir bei Birgitta.

Die Eltern der hl. Birgitta, Birger 
Persson und Ingeborg Bengtsdotter, 
stammten beide aus einflussreichen 
Adelsgeschlechtern mit Vorfahren in 
verwandtschaftlichen Beziehungen 
zum Königshaus. Birger Persson war 
einer der neun Lagmänner Schwedens. 

Ein Lagman hatte großen Einfluss und 
große Verantwortung, er war geset-
zeskundig und übte das Amt eines 
Richters aus, er entschied in seinem 
Landstrich über Verwaltungsfragen 
und wählte den König. Birgittas Eltern 
waren überdies hoch christlich ge-
sinnt und praktizierend, sowohl in der 
persönlichen Frömmigkeit als auch in 
der Wohltätigkeit. Ihr Vater unternahm 
schon eine Wallfahrt nach Santiago de 
Compostela und kam auf der Rückrei-
se nach Avignon, wo von 1309 bis 1376 
sieben Päpste residierten. Zurückge-
hend bis zu ihrem Ur-Urgroßvater ha-
ben ihre Ahnen sogar Wallfahrten bis 
nach Jerusalem unternommen. Es er-
staunt daher nicht, dass auch Birgitta 
dieses Erbe antrat.

Sie wurde im Juni 1303 ca. 50 km 
nördlich von Stockholm auf dem Her-
rensitz Finsta geboren und etwa einen 
Tag danach in der Dorfkirche getauft. 
Ein überliefertes Vorzeichen be-
schreibt Ferdinand Holböck in seinem 
Buch „Gottes Nordlicht“ wie folgt:

„Dem […] Nachbarpfarrer von Fins-
ta, der sich in einer Juni-Nacht 1303 
im Gebet für seine schwangere Herrin 
Ingeborg befand, um ihr eine günstige 
Niederkunft zu erbitten, habe eine Stim-

me verkündet: »Dem Birger wird heu-
te Nacht eine Tochter geboren, deren 
mächtige Stimme von der ganzen Welt 
gehört werden wird«“ .

Birgitta hatte noch drei Brüder und 
drei Schwestern, von denen besonders 
ihr Bruder Israel in ihren Offenbarungen 
bzw. Visionen als heiligmäßiger Mann 
beschrieben wird. Als Birgitta 11 Jahre 
alt ist, stirbt ihre Mutter und ihre Taufpa-
tin und Tante Katharina, eine Schwester 
ihrer Mutter, übernimmt mit mehr oder 
weniger Geschick, trotzdem mit gutem 
Willen, die Erziehungsaufgabe.

Die zwei bis drei Jahre, die sie im 
Schloss ihrer Verwandten verbrachte, 
bewirkten aus der Sicht der Biografen 
eine wertvolle Formung von Birgittas 
Persönlichkeit. Sie lernte dort eine 
gewisse Selbstständigkeit und Festig-
keit, die sie in ihrem weiteren Leben 
Herausforderungen und Prüfungen be-
stehen ließ.

Auf Wunsch – eigentlich auf Befehl 
– ihres Vaters wurde Birgitta im Alter 
von 14 Jahren aus politischen Gründen 
mit dem 18-jährigen Ulf Gudmarsson 
verheiratet, dem Sohn eines benach-
barten Lagmanns. Sie selbst hätte 
sehr viel lieber ein Leben in geweihtem 



352� DER FELS 12/2025

Stand gewählt. Ihre Liebe zum Herrn 
war schon früh geweckt, einerseits 
durch ihre religiöse Erziehung, ande-
rerseits aber auch durch mystische Er-
fahrungen, die ihr bereits als Kind zuteil 
wurden.

... Obwohl ihre Sehnsucht in eine 
andere Richtung wies, führten Ulf und 
Birgitta 28 Jahre lang bis zum Tod von 
Ulf im Jahre 1344 eine gute und erfüllte 
Ehe. Sie lebten nach christlichen Grund-
sätzen, unterstützten und förderten 
sich gegenseitig und wurden mit acht 
Kindern beschenkt. In ihre ersten Ehe-
jahre fiel der bereits erwähnte Bürger-
krieg, in dem auch ihr Ehemann kämp-
fen musste. So lag die Verantwortung 
für das Anwesen selbst in dieser Bedro-
hungslage allein auf ihren Schultern. 
Sie nahm ihre Aufgaben sehr ernst, ob 
es um die Erziehung und Bildung ihrer 
Kinder ging, um die wirtschaftliche Ver-
waltung des Gutes, um die Fürsorge für 
ihre Angestellten, um Wohltätigkeit und 
vor allem um die religiöse Erziehung 
der ihr Anvertrauten. Für sich selbst 
wählte sie einen frommen und gebil-
deten Seelenführer oder, wie wir heute 
sagen würden, geistlichen Begleiter und 
Beichtvater – Magister Matthias –, der 
ihr auf dem Weg der Vervollkommnung 
und Heiligung zur Seite stand.

4. Pilger der Hoffnung

Pilgern ist jedenfalls etwas anderes 
als Wandern. Pilgern, richtig verstan-
den, hat immer eine Glaubensdimen-
sion, einen Grund, eine Ursache oder 
einen Anlass und sowohl ein geogra-
phisches Ziel als heiligem Ort – aus-
genommen die Sicht auf das gesamte 
Leben als Pilgerreise –, als auch ein 
religiöses, über sich selbst hinauswei-
sendes, transzendentes Ziel. Insofern 
halte ich die heute oft zu hörende Be-
schreibung einer Pilgerreise als „Reise 
zu sich selbst“ für völlig verfehlt.

Schon in der Antike gab es „echte“ 
Pilgerreisen, denken wir nur an die 
Mutter des Kaisers Konstantin, die 
heilige Helena. Im frühen Mittelalter 
vermischten sich bei Karl dem Gro-
ßen religiös und politisch motivierte 
Reisen und Pilgerfahrten, wie es im 
Ausspruch von Goethe verdeutlicht 
wird: „Europa ist auf der Pilgerschaft 
geboren, und das Christentum ist seine 
Muttersprache“ (J. W. v. Goethe).

Besonders im Hoch- und Spätmit-
telalter waren Pilgerreisen mindestens 
europaweit „en vogue“, davon erzählen 
aus England z. B. die Canterbury Tales 
von Geoffrey Chaucer (1387 geschrie-

ben) oder die für ihn schockierende 
Pilgerreise von Martin Luther 1510 
nach Rom.

Wenn wir nun unter dieser Prämis-
se das Thema dieses Heiligen Jahres 
betrachten, so wird besonders der As-
pekt der Hoffnung unterstrichen, der 
sich mit jeder Pilgerfahrt verbindet. 
Was ist nun Hoffnung? Bei Bischof 
Robert Barron (Bischof von Winona/
Rochester in Minnesota / USA – ihm 
wurde übrigens am 27. Juli in Münster 
der Josef-Pieper-Preis verliehen) fand 
ich eine kurze Beschreibung, die uns 
auch im Hinblick auf Birgittas Pilger-
reisen zu einem besseren Verständnis 
verhelfen kann. Er fasst – hier frei wie-
dergegeben – zusammen:

Hoffnung ist nicht Erwartung. Hoff-
nung ist nicht Vorhersage. Hoffnung ist 
nicht Wahrscheinlichkeit. Hoffnung ist 
eine spirituelle Haltung und hat eine ei-
gene Beschaffenheit.

 
In Bezug auf Augustinus führt er 

weiter aus, dass Hoffnung sich immer 
auf Schwierigkeiten, Härten und/oder 
Unmöglichkeiten bezieht. Hoffnung ist 
aus der Liebe geboren, man hofft in 
Liebe.

5. Pilgerreise nach Trondheim

Das waren auch Beweggründe für 
Birgittas Pilgerreisen, besonders auch 
für ihre erste nach Nidaros, dem heuti-
gen Trondheim in Norwegen, zu der sie 
zusammen mit ihrem Ehemann Ulf im 
Jahr 1338 aufbrach.

Der Anlass für diese Herausforde-
rung lag in der politischen Situation 
Schwedens in dieser Zeit:

Drei Jahre vor der Wallfahrt nach 
Trondheim im Jahr 1335 heiratete Kö-
nig Magnus Erikson, Magnus II., die jun-
ge Grafentochter Blanche von Namur 
und der König wünschte, dass Birgitta 
die Aufgabe der Oberhofmeisterin über-
nahm. Schweren Herzens sagte Birgitta 
zu, nachdem sie 20 Jahre lang das er-
füllende Leben einer umsichtigen Guts-
herrin auf Ulvasa geführt hatte. Schwer 
war ihr Herz nicht nur wegen der Tren-
nung von Haus und Hof, sondern auch 
wegen des Rufes, der dem jungen Kö-
nig vorausging. Er galt als charakter-
schwach und leichtsinnig. Doch in die-
ser Anfrage sah Birgitta auch eine ihr 
von oben zugewiesene Aufgabe, einen 
guten Einfluss auf das Königspaar und 
somit für ganz Schweden ausüben zu 
können.

�	 Zeichnung einer Figurengruppe der Eltern 
		 der heiligen Birgitta in der Kathedrale von Uppsala



DER FELS 12/2025 � 353

Anfänglich erfüllten sich ihre Hoff-
nungen und das junge Paar bemühte 
sich, seine Verantwortung im christli-
chen Sinn wahrzunehmen. Doch nach 
und nach gewannen schmeichlerische 
und genussfreudige Personen am Hof 
zunehmend an Einfluss und Birgitta 
musste sehen – auch visionär – wie 
sich Unheil ankündigte. Sie sah zu 
der Zeit apokalyptische Bilder, die sie 
noch nicht deuten konnte, sie aber 
sehr wohl in Schrecken versetzten.

Eine kleine Vorschau: Erst nach 
dem schrecklichen Ende des Herr-
scherpaares – König Magnus musste 
sieben Jahre im Kerker verbringen und 
ertrank nach seiner Freilassung (1374) 
vor Norwegens Küste, seine Gemahlin 
Blanche wurde vergiftet – bekam sie 
einen Zugang zu dieser Vision.

Birgitta litt an der höfischen Ent-
wicklung auch deswegen, weil sie 
trotz aller Enttäuschungen das Kö-
nigspaar fast mütterlich liebte. Sie 
verstärkte ihre Gebete und nahm in 
dieser Intention Zuflucht zu der ge-
nannten Wallfahrt.

Hinzu kam auch ein ganz persön-
licher Grund, ein großes Leid. In die-
sem Jahr der Wallfahrt 1338 verstarb 
ihr 11-jähriger Sohn Gudmar, der in 
Stockholm eine ausgewählte Schule 
besuchte. Ihr Mann Ulf und sie legten 
den Weg in 35 Tagen – nach Goog-
lemaps ca.750 km – zu Fuß und in 
ärmlicher Kleidung, wie für Pilger da-
mals üblich, über die skandinavischen 
Alpen zurück: eine beachtliche Leis-
tung von mehr als 20 km / Tag. Dort 
beteten sie am Grab des im Jahr 1031 
heiliggesprochenen Königs und Märty-
rers Olaf II. im gotischen Nidarosdom, 
der im 13. Jahrhundert erbaut worden 
war.

Durch das Gebet gestärkt und mit 
neuer Hoffnung kehrte Birgitta an den 
königlichen Hof zurück. Doch schon 
bald wurde ihr immer klarer, dass sich 
ihre Hoffnung nicht mehr erfüllen wür-
de. Neben einem Leben in Ausschwei-
fung und Luxus am Hof häuften sich 
Verbrechen und ungerechte Urteile an. 
Birgitta wurde als Mahnerin nicht mehr 
ernstgenommen, sondern bestenfalls 
belächelt und verspottet, wenn nicht 
sogar intrigant bekämpft. Birgitta bat 
nach dieser schmerzlichen Einsicht 
ein zweites Mal um Beurlaubung, was 
de facto dann ihren Abschied als Hof-
dame einleitete. Später trat sie noch 
einmal im Auftrag Christi am Königs-
hof auf, aber als Prophetin, in ärmli-

cher Bußkleidung und mit scharfen 
Worten. Sie bewirkte tatsächlich eine 
vorübergehende Besserung, aber es 
war wohl zu spät für eine grundlegen-
de Änderung.

 

6. Pilgerreise nach 
Santiago de Compostela

Auf die folgende Pilgerreise möchte 
ich ausführlicher eingehen, weist sie 
doch durch viele Puzzleteile bereits 
auf ein folgendes Ganzes hin, viele 
Eindrücke entfalteten sich später in 
unterschiedlicher Ausgestaltung.

Im Jahr ihrer Silberhochzeit 1341 
begaben sich Ulf und Birgitta also auf 
ihre zweite Pilgerreise, und zwar nach 
Santiago de Compostela.

Ab spätestens dieser Zeit lebten der 
Überlieferung nach Ulf und Birgitta aus 
Liebe zu Gott in vollständiger ehelicher 
Enthaltsamkeit, was sicher auch unge-
wöhnliche Entschlüsse des Ehepaares 
begünstigte, wie wir gleich noch erfah-
ren werden. Das Paar wurde begleitet 
von dem Zisterziensermönch Svenung 
von Alvastra. Die Abtei Alvastra war 
etwa 200 Jahre zuvor auf Veranlas-
sung der damaligen Königsgemahlin 

gegründet worden und liegt ca. 50 km 
von Ulvasa entfernt.

Einen tiefen Eindruck auf dem Hin-
weg nach Santiago machte nach Fer-
dinand Holböck auf das Ehepaar der 
Kölner Dom und hier besonders der 
Schrein mit den Reliquien der Heiligen 
Drei Könige. In einem jüngeren Werk 
von Fabian Wolf wird auf Aachen als 
Station hingewiesen und hier auf die 
in Aachen verehrten heiligen Tücher. 
Diese Eindrücke spielen in den Weih-
nachtsvisionen von Birgitta eine nicht 
unbedeutende Rolle.

Über die Auswirkung einer vermu-
teten Station in Tarascon, wo Lazarus, 
Maria und Martha bis zu ihrem Tod 
gelebt haben sollen, ist m.W. nichts 
bekannt.

In Santiago selbst wird der Erwerb 
eines Buches zu einer dauerhaften, 
vertieften persönlich-religiösen Bil-
dung der Pilgerin führen. Es handelt 
sich um den spirituellen Leitfaden: „Li-
ber de modo bene vivendi“ (Das Buch 
über die Art, gut zu leben). Es wird dem 
heiligen Bernhard von Clairvaux zuge-
schriebenen, wobei seine Autoren-
schaft nicht gesichert ist. Birgitta trug 
dieses Buch fortan immer bei sich und 

169 h
748 km

�	  Pilgerweg von Stockholm nach Trondheim
		  und Nidarosdom in Trondheim



354� DER FELS 12/2025

ließ sich durch seinen Inhalt formen. 
Es handelt sich um eine Niederschrift 
didaktischer Natur in 73 Kapiteln mit 
immer gleichem Aufbau (biblisches 
Zitat / Text / Wort des Predigers / 
Amen). In den Kapiteln geht es vor-
wiegend um Tugenden wie Glaube und 
Mut, und Laster wie Stolz, Eifersucht, 
… Heute wird dieses Originalbuch der 
hl. Birgitta in der Universitätsbiblio-
thek von Uppsala aufbewahrt.

Der Rückweg ihrer Pilgerreise führ-
te Ulf und Birgitta über Citeaux in Bur-
gund, wo Ende des 11. Jahrhunderts 
Robert von Molesme den Reformorden 
der Zisterzienser gegründet hatte und 
als dessen zweiter Gründer Bernhard 
von Clairveaux gilt.

 
Diesen Eindrücken für das religiöse 

Leben folgen prägend noch weitere, 
doch seien an dieser Stelle auch die 
politischen Umstände erwähnt, mit 
denen das Paar konfrontiert wurde. 
In Frankreich tobte zu der Zeit der 
100-jährige Krieg mit England, des-
sen Gräuel das Pilgerpaar sicher 
wahrnehmen musste. Auch die soge-
nannte Babylonische Gefangenschaft 
der Päpste in Avignon hinterließ bei 
Birgitta Spuren und veranlasste sie 
später zu entsprechenden Aktionen. 

Die endgültige Rückkehr der Päpste 
im Jahr 1376 oder 77 erlebte sie nicht 
mehr.

Es wird angenommen, dass Birgitta 
in Fontevraud – Diözese Poitiers – 
einen Impuls für ihre eigene spätere 
Ordensgründung erhielt. Es handelt 
sich um das Kennenlernen einer Kon-
gregation in Form eines gemischten 
Doppelklosters, das 1101 von Robert 
v. Arbrissel gegründet wurde. Birgittas 
„Orden vom Allerheiligsten Erlöser“ 
lag auch die Idee eines Doppelklos-
ters zugrunde. Ungewöhnlich in Fonte-
vraud war vor allem, dass immer eine 
Äbtissin auf der Basis der strengen 
Benediktusregel die Gemeinschaft 
leitete, und dass die Mönche den Non-
nen dienten. Theologisch begründet 
wurde dieses Modell durch die beson-
dere Verehrung von Maria und Johan-
nes, vermutlich bezogen auf Ephesus. 
Später entstanden jedoch vier ver-
schiedene Klöster auf dem Gelände, 
drei für Nonnen mit unterschiedlichen 
Schwerpunkten und eines für Mönche, 
Priester und Brüder. Die Abtei wurde 
im Zuge der Französischen Revoluti-
on aufgelöst und ist heute als histori-
sches Denkmal mit einem Vier-Sterne-
Hotel und einem Museum für moderne 
Kunst ein beliebtes Reiseziel.

In Arras, in Nordfrankreich, wurde 
die Pilgerfahrt bedrückend unterbro-
chen. Ulf erkrankte sehr schwer, so 
dass ihm die Sterbesakramente ge-
spendet wurden. Birgitta betete und er-
hielt in einer Vision durch den heiligen 
Dionysius die Zusage, dass er nicht 
sterben würde. Die Krankheit erweckte 
in Ulf den starken Wunsch, für gemach-
te Fehler und Sünden zu büßen, zu be-
ten und Mönch zu werden.

Mit Birgittas Einverständnis wurde 
er an Weihnachten 1343 als Zisterzi-
ensernovize in Alvastra eingekleidet. 
Keine zwei Monate später, im Februar 
1344, verstarb er. Ob er die Gelübde 
noch ablegen konnte, ist nicht mit Si-
cherheit überliefert, aber er zählt zu 
den Seligen des Zisterzienserordens.

So teilte Birgitta ab dem 42. Lebens-
jahr das Schicksal der Witwen.

Birgitta, eine Pilgerin der Hoffnung? 
Welche Hoffnungen hatte Birgitta mit 
dieser Reise verbunden? Haben sich 
ihre Hoffnungen erfüllt? Diese Fragen 
können wir wohl erst annähernd beant-
worten, wenn wir auf die zweite, ganz 
andere Phase ihres Lebens schauen 
und diese Pilgerreise als eine erste 
Etappe ihrer gesamten Lebenswall-
fahrt betrachten.

7. Biographischer Überblick 
der zweiten Lebenshälfte

Die zweite Lebenshälfte Birgittas er-
scheint mir subjektiv wie eine Skulptur, 
die aus der bisher vorhandenen Subs-
tanz und Formvorgabe durch die Hand 
des bereits sehenden Bildhauers he-
rausgearbeitet wird. Sie lesen die An-
klänge an Michelangelos Zitate über 
die Bildhauerei heraus, nicht wahr? 
Birgittas Bildung, ihre Erfahrungen, ihr 
Mut, Missstände beim Namen zu nen-
nen, ihr Streben nach Heiligkeit, ihre 
Treue zur Kirche und ihre innige Got-
tesbeziehung sind die vorbereiteten 
Elemente, die nun in großem Umfang 
zum Tragen kommen.

Nach dem Tod ihres Ehemannes 
vererbte und verkaufte Birgitta all ihr 
Hab und Gut, gab das Geld den Armen 
und zog sich für etwa fünf Jahre in das 
Kloster Alvastra als Gast zurück. Dort 
vernahm sie immer deutlicher den Auf-
trag zu einer Ordensgründung, der sie 
wieder aufbrechen ließ.

Im Jahr 1349 brach sie zur Pilgerrei-
se nach Rom auf. In den Jahren 1352 

�	  Pilgerweg von Ulvasa nach Santiago de Compostela
		  Oben: Abbaye Royale in Fontevraud

1.116 h 
4.926 km

Ulvasa

Fontevraud



DER FELS 12/2025 � 355

und 1366/67 pilgerte Birgitta zu den 
italienischen Wallfahrtsorten. 1372, 
ein Jahr vor ihrem Tod, unternahm sie 
die ihr persönlich wichtigste und am 
meisten ersehnte Wallfahrt, die ins 
Heilige Land, von der sie in der Fas-
tenzeit 1373 nach Rom zurückkehrte. 
Im Heiligen Land hatte sie sich eine 
innere Krankheit zugezogen, die medi-
zinisch gesehen zu ihrem Tod führte, 
und zwar am 23. Juli 1373. Ihr Leich-
nam wurde zunächst in Rom beige-
setzt, doch dann auf Bestreben ihrer 
Tochter und anderer Lebensbegleiter 
nach Vadstena in Schweden überführt, 
wo er ein Jahr nach ihrem Tod ankam. 
So dauerte ihr Pilgerdasein sogar über 
ihren Tod hinaus.

Soweit ein erster Überblick. Bevor 
nun auf die genannten Pilgerfahrten 
eingegangen wird, sollte noch erwähnt 
sein, dass Birgitta im Jahr 1364, zu-
sammen mit Kaiser Karl IV., in Avignon 
versuchte, Papst Urban V. zur Rückkehr 
nach Rom zu bewegen. Sie waren in 
Begleitung der beiden Dichter Giovan-
ni Boccacio und Francesco Petrarca, 
Boccacio kam in seiner Funktion als 
florentinischer Gesandter, Petrarca 
lebte in der Nähe von Avignon und 
war vorübergehend Gesandter in Mai-
land. Tatsächlich kehrte Urban V. drei 
Jahre später, im Jahr 1367, nach Rom 
zurück, aber er blieb dort nur für drei 
Jahre. Entgegen den Warnungen Birgit-
tas ging er im September 1370 wieder 
zurück nach Avignon, wo er im Dezem-
ber desselben Jahres starb. Erst sein 
Nachfolger, Papst Gregor XI., gilt als 
der Papst, der die Zeit in Avignon be-
endete.

8. Pilgerreise nach Rom

Diese bedeutsame Pilgerfahrt führ-
te sie in schwierigsten Zeiten auch 
durch Deutschland, das wie weite Tei-
le Europas von der Pest heimgesucht 
war. Ihre Stationen im Bistum Augs-
burg, nämlich in Maihingen und Öttin-
gen, sind namentlich erwähnt.

Papst Benedikt XVI. fasst im Rah-
men der Generalaudienz vom 27. Ok-
tober 2010 diese entscheidende Reise 
wie folgt zusammen:

„Im Jahr 1349 verließ Birgitta Schwe-
den für immer und unternahm eine Pil-
gerreise nach Rom. Sie wollte nicht 
nur am Heiligen Jahr 1350 teilnehmen, 
sondern hatte auch den Wunsch, vom 
Papst die Approbation der Regel eines 
Ordens zu erlangen, den sie gründen 

wollte, benannt nach dem Allerheiligs-
ten Erlöser und zusammengesetzt aus 
Mönchen und Nonnen unter der Autori-
tät der Äbtissin.“

Erinnern wir uns an dieser Stelle an 
den Aufenthalt in Fontevraud während 
des Rückweges von Santiago.

Der Papst fährt fort:
„Dieses Element darf uns nicht ver-

wundern: Im Mittelalter gab es Kloster-
gründungen mit einem männlichen und 
einem weiblichen Zweig, die derselben 
Ordensregel folgten, in der die Leitung 
durch eine Äbtissin vorgesehen war. In 
der großen christlichen Überlieferung 
wird der Frau in der Tat eine eigene Wür-
de und – stets nach dem Vorbild Ma-
rias, Königin der Apostel – ein eigener 
Platz in der Kirche zuerkannt. Dieser 
entspricht nicht dem Weihepriestertum, 
ist aber für das geistliche Wachstum 
der Gemeinschaft ebenso wichtig. Au-
ßerdem ist die Zusammenarbeit von 
geweihten Männern und Frauen, stets 
unter Achtung ihrer besonderen Beru-
fung, in der heutigen Welt von großer 
Bedeutung.“

Es wäre wünschenswert, dass sich 
die Kämpfer und Kämpferinnen für das 
Priesteramt der Frau diese Sichtweise 

zu eigen machen würden. Das kann 
verbitterte Gefühle der Zurücksetzung 
relativieren und den Blick für die vielen 
erfüllenden weiblichen Möglichkeiten 
weiten.

Zu Birgittas Wunsch der Approba-
tion ihrer Ordensregel finden wir auf 
der Homepage des Bremener Birgitten-
klosters folgende Zusammenfassung:

„… [sie] pilgerte … nach Rom, um vom 
Papst die Anerkennung ihres neuen Or-
dens zu erwirken. Doch war ihr auf lan-
ge Jahre hin kein Erfolg beschieden. [ … 
] Im Jahre 1370 hatte der Papst dieser 
prophetisch und visionär begnadeten 
Frau endlich die Erlaubnis erteilt, ein 
Kloster für ihren neuen Orden zu grün-
den. Das geschah in Vadstena, in ihrer 
schwedischen Heimat. Etwa 70 Klös-
ter entstanden in der folgenden Zeit in 
ganz Europa. Im 16. Jahrhundert löste 
sich der Orden im Zuge der Reformati-
on dann nahezu auf.“ 

In der ersten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts erfolgte eine Wiederbelebung 
des Birgittenordens durch Mutter Ma-
ria Elisabeth Hesselblad, ebenfalls ge-
bürtige Schwedin, die 2016 von Papst 
Franziskus heiliggesprochen wurde. 
Der Konvent in Bremen beruft sich so-
wohl auf die hl. Birgitta als auch auf 

�	  Birgitta erhält von Papst Urban V. die Bestätigung 
		  ihrer Ordensregel. Fresko Klosterkirche Altomünster



356� DER FELS 12/2025

die hl. Maria Elisabeth Hesselblad als 
Ordensgründerinnen.

Die Geschichte des letzten Birgitten-
klosters in Deutschland, deren Grün-
dung noch ganz nach der Regel der 
Heiligen Birgitta vorgenommen wur-
de, das Kloster Altomünster, ist einen 
eigenen Vortrag wert. Nur so viel sei 
erwähnt, dass es nach zähen Kämpfen 
Anfang April 2018 durch einen vatika-
nischen Beschluss aufgelöst wurde.

Zurück nach Rom:

Ein Jahr später folgte ihrer Mutter 
die zwischenzeitlich verwitwete, spä-
ter auch heilggesprochene Tochter 
Katharina. Sie fanden nach einer vo-
rübergehenden Beherbergung durch 
Kardinal Hugo de Beaufort in seinem 
Palast neben der Kirche San Lorenzo in 
Damaso eine dauerhafte Bleibe in dem 
Haus an der Piazza Farnese, wo bis 
heute das Mutterhaus des Ordens und 
die Kirche Santa Brigida stehen.

 
Dort errichteten Birgitta und Katha-

rina eine Art Pilgerhospiz und einen 
Zufluchtsort für Frauen. Rom war für 
Birgitta zudem ein Ort vieler Offenba-
rungen, in denen auch harte Urteile 
über Rom und seine Bewohner gefällt 

wurden. Nach Bekanntwerden dieser 
Visionen breiteten sich um Birgitta 
Drohungen, Hass und Aggressionen 
aus. Durch weitere Visionen wurde 
sie gestärkt, diesen Drohungen stand-
zuhalten; unter anderem erschien ihr 
die Gottesmutter und sagte ihr ihren 
Schutz zu – verbunden mit der Bitte, 
täglich das „Ave maris stella“ zu sin-
gen (im Gotteslob angepasst zu finden 
als „Meerstern, ich Dich grüße…“), was 
bis heute in allen Niederlassungen der 
Birgittenklöster Brauch ist.

9. Pilgerreisen in Italien

Sicher ist es jede einzelne Pilgerrei-
se Birgittas wert, ausführlich beschrie-
ben zu werden. Aber da es sinnvoll ist, 
sich in die letzte große Pilgerreise ins 
Heilige Land zu vertiefen, fehlt an die-
ser Stelle der Raum, die italienischen 
Wallfahrten differenziert darzustellen. 
Insofern folgt hier nur eine Auflistung.

Vorausgeschickt sei noch, dass von 
nahezu allen Orten Visionen überlie-
fert sind, in denen ihr die verehrten 
Heiligen begegnen.

 
1353 Als Mitglied des dritten Ordens 
vom hl. Franziskus unternimmt sie 

im Juli / August zusammen mit ihrer 
Tochter Katharina eine Wallfahrt nach 
Assisi.

1366-1367 Wallfahrt nach
·	 Ortona, zur Verehrung der 
		 Reliquien des hl. Apostels Thomas
·	 zum Monte Sant`Angelo 
		 (Gargano), zur Verehrung des 
		 Erzengels Michael
·	 Bari zum Grab des hl. Nikolaus 
		 von Myra
·	 Benevent, zur Verehrung der 
		 Reliquien des Apostels 
		 Bartholomäus
·	 Salerno, zur Verehrung der 
		 Reliquien des Evangelisten 
		 Matthäus
·	 Amalfi zum Grab des 
		 erstberufenen Apostels Andreas

Die Wallfahrten wurden unterbro-
chen durch einen längeren Aufenthalt 
in Neapel, wo Birgitta wiederum an ei-
nem königlichen Hof, am Hof der Köni-
gin Johanna I., im Auftrag Christi als 
Mahnerin auftreten musste. Johanna 
bedauerte vorübergehend ihre laster-
hafte Lebensweise, fiel aber nach dem 
Weggang Birgittas wieder zurück. Die 
erste Station auf ihrer großen Pilger-
reise ins Heilige Land im Jahr 1371 
war dann trotzdem wieder bei Königin 
Johanna in Neapel, die sie ehrerbietig 
aufnahm.

10. Pilgerreise ins Heilige Land

Je mehr man sich mit dem Leben 
der hl. Birgitta beschäftigt, umso mehr 
erkennt man, dass es für sie keine 
Grenze zu geben scheint zwischen 
dem realen, auch für andere wahr-
nehmbarem Leben, und ihren Visionen 
und Auditionen. Gerade im Zusammen-
hang mit ihrer Pilgerreise ins Heilige 
Land wird deutlich, dass Birgitta ihr 
Vorhaben und einzelne Schritte nach 
den empfangenen Botschaften richtet.

 
Insofern kann diese letzte Pilgerrei-

se nur verständlich dargestellt werden, 
wenn wir sie im Folgenden aus der 
Sicht Birgittas auch mit dem Durchwo-
bensein der verschiedenen Realitätse-
benen beschreiben.

Bereits im Jahr 1350, also im Alter 
von 47 Jahren, war Birgitta in einer Vi-
sion von der Gottesmutter mitgeteilt 
worden, dass sie das Heilige Land 
sehen werde. Die Jahre vergingen 
und Birgitta deutete diese Vision im 
Laufe der Zeit als einen Hinweis auf 
das himmlische Jerusalem nach ih-

�	  Santa Brigida (Rom), über dem Portal: hl. Birgitta 
		  von Schweden und ihre Tochter, die hl. Katharina.



DER FELS 12/2025 � 357

rem Tod. Doch am 25. Mai 1371 hörte 
die inzwischen 68-Jährige die Stimme 
Christi, der ihr auftrug, die Pilgerfahrt 
ins Heilige Land vorzubereiten. Birgit-
ta schrak angesichts ihres Alters, ihrer 
Gebrechlichkeit und der finanziellen 
Enge zurück und erwartete eine himm-
lische Antwort auf ihre Bedenken. Die 
wurde ihr gegeben mit Hinweis auf die 
Allmacht GOTTES, für den weder Alter, 
noch Krankheit, noch materielle Güter 
ein Hindernis sind zur Verwirklichung 
Seiner Pläne.

In Gehorsam rüstete Birgitta sich 
zur Wallfahrt und kam in Begleitung 
mehrerer Priester und ihrer Kinder Ka-
tharina, Birger und Karl zu Weihnach-
ten in Neapel bei Königin Johanna an.

Dort wartete sie auf eine günstige 
Witterung für die Schifffahrt nach Zy-
pern und Jaffa, musste jedoch zuvor ein 
neues Leid erfahren: ihr Sohn Karl starb 
in Neapel im März 1372. Einen Tag 
nach der Beisetzung brach die Gruppe 
auf in Richtung Zypern. Wie schon so 
häufig, begegneten ihr auch auf Zypern 
Verkommenheit und ein lasterhaftes 
Leben sowohl im Volk als auch am kö-
niglichen Hof. Sie erhielt wieder den 
Auftrag, prophetisch zu sprechen und 
den Untergang des Inselkönigreiches 
anzukündigen. Auf der Insel herrschten 
immer wieder blutige Straßenkämpfe 
zwischen Genuesen und Venezianern, 
Meuchelmorde und Brandschatzungen 
(ihre Prophetie erfüllte sich ganz ca. 
200 Jahre später durch die türkische 
Eroberung im Jahr 1571).

Die zweite Etappe von Famagusta 
auf Zypern nach Jaffa erinnert stark an 
ein Erlebnis des Hl. Paulus: Vor Jaffa 
erlitt die Pilgergruppe in einem starken 
Sturm Schiffbruch, was Todesängste 
bei den Wallfahrern hervorrief. Birgitta 
erhielt in einer Vision die Zusage, dass 
alle den Schiffbruch überleben würden. 
Und tatsächlich überstanden alle diese 
Katastrophe, die sie allerdings mit dem 
Verlust ihrer Habe bezahlen mussten.

 
Nun endlich konnte Birgitta eine 

große Sehnsucht erfüllt sehen und sie 
pilgerte zu verschiedenen christlichen 
Stätten im Heiligen Land. Die Reise-
route setzte sie immer im Hören auf 
göttliche Eingebungen fest. Im Übrigen 
wurden der Pilgerstab und die hölzer-
ne Trinkschale, die Birgitta auf dieser 
Wallfahrt benutzte, im schon erwähn-
ten Kloster Altomünster aufbewahrt.

Ihre Visionen an allen Stationen 
zeugen von einer tiefen meditativen, 

mystischen und betenden Haltung, 
ob es das Leiden und Sterben Jesu in 
Jerusalem, die Taufe am Jordan oder 
Mariä Aufnahme in den Himmel betraf.

Etwas genauer möchte ich auf die 
Weihnachtsvision in Betlehem einge-
hen, und zwar anhand zweier Gemäl-
de, denen diese Vision als Grundlage 
diente.

Es  handelt  sich  um  einen  neu-
en  Typus  des  Weihnachtsbildes,  mit 
„spiritualisierte[r] Auslegung des Tex-
tes, [mit]seine[r] mystische[n] Durch-
leuchtung“, wie Holböck es formuliert. 
Wir sehen hier die ältere Darstellung 
von Niccolo di Tommaso (ca.1375) 
und das zweite Gemälde mit derselben 
Bildkomposition von Turino di Vanni 
(ca.1400).

Im Mittelpunkt des Bildes liegt das 
neugeborene Jesuskind, das Maria – 
nach Birgittas Vision – in helles Licht 
getaucht, ohne Schmerzen und in kür-
zester Zeit geboren hat. Es ist noch 
nicht in Windeln gewickelt und liegt 
auch noch nicht in einer Krippe. Es ist 
in eben dieses helle Licht getaucht, 
das von Gottvater ganz oben im Bild 
ausgeht. Maria trägt eine weiße Tunika 
– das Gewand, das heute als Reliquie 

in Aachen verehrt wird. Das Oberge-
wand hat sie abgelegt, die Schuhe aus-
gezogen und wir sehen die bereitgeleg-
ten Tücher für die weitere Versorgung 
des Babys. Maria und Josef knieen vor 
dem Neugeborenen, bzw. Josef steht 
in einem Bild, und beten den Mensch 
gewordenen GOTT an. Am Rand kön-
nen wir die hl. Birgitta entdecken in 
ihrer mystischen Schau.

Nach etwa vier Monaten im Heiligen 
Land erhielt Birgitta von der Gottes-
mutter den Auftrag, wieder zurückzu-
fahren. Nach Zwischenaufenthalten 
auf Zypern und in Neapel – an beiden 
Orten trat sie trotz ihrer Krankheit wie-
derum auch als prophetische Mahnerin 
auf - kam sie zur Fastenzeit 1373 wie-
der in Rom an. Noch einmal wandte sie 
sich kurz vor ihrem Tod brieflich an den 
Papst in Avignon, in dem sie ihm eine 
neue Offenbarung mitteilte. Christus 
forderte ihn darin nachdrücklich, mit 
Hinweis auf die Konsequenzen bei Ab-
lehnung, und gleichzeitig ermutigend 
auf, nach Rom zurückzukehren, was 
vier Jahre später dann auch geschah.

 
Während der letzten Tage ihrer irdi-

schen Pilgerreise erlebte Birgitta eini-
ge heftige Anfechtungen, die aber we-
nige Tage vor ihrem Heimgang in eine 

�	  Papst Johannes Paul II. vor dem Reliquiar der 
		  heiligen Birgitta, Schweden 10. Juni 1989.



358� DER FELS 12/2025

große Tröstung mündeten: Sie erlebte 
mystisch ihre Einkleidung und feierte 
somit auf dem Sterbebett liegend den 
geheimnisvollen Bund mit dem Herrn 
als „sponsa Christi“.

Am 23. Juli ging Birgitta heim zum 
Herrn; dieser Tag ist auch ihr liturgi-
scher Gedenktag.

Im Jahr 1391 wurde Birgitta von 
Papst Bonifatius IX. heiliggespro-
chen. Im Jahr 1396 ernannte er sie zur 
Schutzheiligen von Schweden.

Papst Johannes Paul II. erhob sie 
1998 zur Schutzpatronin Europas.

 
11. Fazit

„Erfülle du meine Sehnsucht und 
zeige mir den Weg.“

Wenn wir auf diese Bitte des an-
fänglichen Gebetes und auf den Titel 
dieses Vortrages zurückkommen, so 
können wir – denke ich – ohne Über-
treibung sagen, dass der hl. Birgitta 
viele einzelne Wege gezeigt wurden, 
die letztlich zu ihrem einen und ein-
zigartigen Lebensweg wurden. Sie war 
bereit, die Wegweisungen zu erkennen 

und ihnen zu folgen, ohne Rücksicht 
auf eigene Vorstellungen, Unannehm-
lichkeiten und Gefahren. Getragen wur-
de sie dabei selbst in schwierigsten 
und ausweglos erscheinenden Situa-
tionen von der Hoffnung und von der 
großen Sehnsucht, dem Herrn immer 
näher zu kommen. Bei alledem wusste 
sie aber, dass die Erfüllung der Sehn-
sucht nicht in der menschlichen Macht 
steht, sondern dass sie ein Geschenk, 
eine Gnade ist.

Soweit das für Außenstehende fest-
stellbar ist, können wir sicher davon 
ausgehen, dass Birgittas Sehnsucht 
gestillt wurde, schon während ihres ir-
dischen Lebens durch die ungewöhnli-
che Nähe zum Herrn und erst recht nun 
in der Ewigkeit.

Möge uns die hl. Birgitta Fürspre-
cherin sein, dass auch wir die Weg-
weisungen des Herrn erkennen, dass 
wir bereit sind, ihnen zu folgen mit der 
Hoffnung, die nicht zugrunde gehen 
lässt (Röm 5,5), und dass wir das ewi-
ge Ziel erreichen, damit auch unsere 
Sehnsucht gestillt wird.

Vortrag zum Heiligen Jahr 2025 
„Pilger der Hoffnung“; 32. Theol. 

Sommerakademie Augsburg.

Die hl. Birgitta von Schweden

�	 1303: Geburt Birgittas 

�	 1314: Tod der Mutter
�	 1317: Verheiratung mit 
		 Ulf Gudmarsson
�	 1335: Oberhofmeisterin 
		 am Königshof
�	 1338: Pilgerreise nach 
		 Trondheim /
		 Tod ihres 11-jährigen 
		 Sohnes Gudmar

�	 1341: Pilgerreise nach 
		 Santiago de Compostela
�	 1343: Weihnachten: 
		 Einkleidung Ulfs als Novize
�	 1344: Februar: Tod Ulfs
�	 1349: Pilgerreise nach Rom
�	 1350: Heiliges Jahr
�	 1352: Pilgerreise nach 
		 Assisi
�	 1364: Treffen mit 
		 Papst Urban V. in Avignon
�	 1366/67: Pilgerreisen zu 
		 italienischen 
		 Wallfahrtsorten
�	 1367: vorläufige Rückkehr 
		 des Papstes nach Rom
�	 1370: Genehmigung zur 
		 Klostergründung in 
		 Vadstena nach der 
		 Augustinerregel
�	 1370: Rückkehr des 
		 Papstes nach Avignon 
		 und sein Tod
�	 1372: Pilgerreise in das 
		 Heilige Land / 
		 Tod ihres Sohnes 
		 Karl in Neapel
�	 1373: Tod Birgittas
�	 1378: Anerkennung 
		 des Ordens
		 vom Allerheiligsten Erlöser
�	 1391: Heiligsprechung
�	 1396: Schutzpatronin 
		 Schwedens
�	 1942: Erneuerung des 
		 Ordens durch Maria 
		 Elisabeth Hesselblad
�	 1998: Schutzpatronin 
		 Europas

�	 Die hl. Birgitta bei der Niederschrift ihrer 
		 Offenbarungen, Meister von Soeterbeeck, um 1470



DER FELS 12/2025 � 359

eigenen Lebensweg grundlegend zu 
verändern.

Bruder Albert wurde von Papst 
Johannes Paul II., am 22. Juni 1983 
selig und am 12. November 1989 
heilig gesprochen. Sein Gedenktag 
wurde auf den 17. Juni festgelegt, 

und wird als Gebotener Gedenktag in 
Polen begangen. Im Bistum Sosno-
wiec wird der 17. Juni als Hochfest 
gefeiert, da Albert Chmielowski der 
Patron der Diözese ist. Karol Wojtyła 
verfasste 1950–1955 eine Bühnen-
biographie Bruder Alberts, Bruder 
unseres Gottes, die zu den bedeu-
tendsten Bühnenwerken des späteren 
Papstes Johannes Paul II. zählt und 
sich an den polnischen Theatern im-
mer noch großer Beliebtheit erfreut.

Sein Wahlspruch: „Gut sein wie 
das nahrhafte Brot, das auf dem 
Tisch für alle bereitliegt, wenn sie 
Hunger haben!“ � ¢

(Qu.: Albert Chmielowski.Wikipedia)

dete sich eine polnische Künstler-
gruppe.

1880 trat Chmielowski in den 
Jesuitenorden ein und musste die-
sen aus gesundheitlichen Gründen 
im gleichen Jahr wieder verlassen. 
1887 trat er dem Dritten Orden der 
Franziskaner bei und nahm 
den Ordensnamen Albert 
an. Bruder Albert widmete 
sich besonders Obdachlosen 
und Bettlern in Krakau. Er 
wandte sich von der Malerei 
ab und legte 1888 vor Kardi-
nal Albin Dunajewski, dem 
Fürstbischof von Krakau, die 
Armuts- und Keuschheitsge-
lübde ab. Danach gründete er 
die Ordensgemeinschaft der 
Diener der Armen im Dritten 
Orden des heiligen Franzis-
kus, die sich vor allem um 
gesellschaftliche Randgrup-
pen kümmern. Die Mitglieder 
werden auch als Albertiner 
bezeichnet. 1891 gründete er 
mit den Albertinerinnen einen weib-
lichen Zweig seiner Kongregation.

Bruder Albert starb am 25. De-
zember 1916 in Krakau.

Bruder Albert hinterlässt viele in-
spirierende Zitate, die oft über die 
menschliche Natur, das Leben, die 
Freiheit und die Liebe sprechen.

In dieser Zeit entwickelte er eine 
tiefe Sensibilität für soziale Fragen 
und begann, sich zunehmend für die 
Not der Armen und Ausgegrenzten 
einzusetzen. Sein wachsendes Mit-
gefühl für die Bedürftigen führte ihn 
schließlich dazu, sich aktiv der kari-
tativen Arbeit zu widmen und seinen 

Gerhard Stumpf:

Reformer und
Wegbereiter
in der 
Kirche: 

Bruder Albert Chmielowski

Albert Chmielowski (Geburtsna-
me: Adam Hilarius Chmielowski) 
ist am 20. August 1845 in Igolo-
mia bei Krakau geboren und am 
25. Dezember 1916 in Krakau 
gestorben. Er war ein Maler und 
Ordensgründer und wurde von 
Papst Johannes Paul II. selig- und 
heilig gesprochen.

Bruder Albert stammte aus einer 
adeligen, religiösen Familie. Sei-
ne Mutter Josephine Borzysławska 
war im Dritten Orden der Franzis-
kanerinnen tätig. Nach dem Verkauf 
ihres Landgutes übersiedelte die 
Familie nach Warschau. Im Alter 
von elf Jahren wurde der kränklich 
veranlagte Adam Waise. Gemein-
sam mit seinen drei Geschwistern 
wuchs er dann bei Verwandten auf. 
Nach Abschluss der ersten Klasse 
wurde er auf eine Kadettenschule 
nach Sankt Petersburg geschickt. Er 
nahm 1863 am Januar-Aufstand im 
Kampf für die Freiheit Polens teil, 
wurde schwer verletzt und verlor ein 
Bein. Nach seiner Heilung nahm er 
in Gent (Belgien) ein Ingenieursstu-
dium auf, wechselte aber 1865 nach 
Paris und studierte dann auch in 
München an der Akademie der Bil-
denden Künste. 

Nach Exil und Studium – er been-
dete seine Studienzeit 1874 – kehr-
te er nach Polen zurück. Hier war 
er als Maler tätig. Berühmt ist sein 
Bild „Ecce Homo“ (1881).

Seine ersten Arbeiten zeigten 
überwiegend religiöse bildliche 
Darstellungen. In München entstan-
dene Werke zeigen Anklänge an das 
Schaffen von Arnold Böcklin und 
Anselm Feuerbach. In München bil-



360� DER FELS 12/2025

Fast drei Jahrzehnte nach Ende des Kriegs im ehe-
maligen Jugoslawien leidet Bosnien und Herzego-
wina noch immer unter dessen Folgen. Besonders 
schwer haben es die Katholiken: Ihre Zahl schwin-
det, ganze Dörfer verwaisen. Lokalen Angaben zu-
folge sind von den etwa 3,5 Millionen Einwohnern in 
Bosnien und Herzegowina gut 11 Prozent Katholi-
ken. Die meisten von ihnen gehören zur kroatischen 
Minderheit. Vor dem Krieg war die Zahl der Katholi-
ken noch doppelt so hoch. 

Florian Ripka, Geschäftsführer von „Kirche in Not“ 
Deutschland, war kürzlich vor Ort, hat Projektpartner 
besucht und Gemeinden kennengelernt. Im Inter-
view spricht er über Eindrücke, Herausforderungen 
und Hilfe für die katholische Minderheit.

Herr Ripka, wo waren Sie unterwegs 
und mit wem konnten Sie sprechen?

Florian Ripka: Unser Schwerpunkt lag auf Re-
gionen, in denen die katholische Minderheit lebt. So 
waren wir zum Beispiel in der Diözese Vrhbosna, 
also der Gegend um die Hauptstadt Sarajewo, auch 
in Mostar und Banja Luka. Ich habe dort erlebt, dass 
die Kirche in Bosnien und Herzegowina bitterarm 
ist, aber stark im Glauben und im Festhalten an den 
christlichen Werten!

Sie waren auch in Medjugorje – 
einem Wallfahrtsort, den Katholiken 
weltweit mit Bosnien und 
Herzegowina verbinden. 
Was macht diesen Ort so besonders?

Da möchte ich den Apostolischen Visitator, Erz-
bischof Aldo Cavalli, zitieren: „Medjugorje ist ein Ort 
der Gnade.“ Er und der Bischof von Mostar arbeiten 
gut zusammen. Dem Vatikan ist wichtig, dass die 
Pilger gut seelsorglich betreut sind. Alle, die dorthin 
pilgern, lade ich ein, sich auch mit dem ganzen Land 
Bosnien und Herzegowina zu beschäftigen. Die 
Menschen freuen sich, wenn man sich über Medju-
gorje hinaus für sie interessiert.

Wie sieht die Lage der Katholiken aktuell aus?

Die katholische Gemeinschaft ist im Vergleich 
zu früher stark geschrumpft. Vor allem junge Leute 
sind ausgewandert – häufig nach Kroatien oder in 
andere EU-Länder –, weil sie dort bessere berufliche 
Perspektiven und eine sichere Zukunft sehen. In vie-
len Dörfern stehen Häuser leer, es gibt kaum Arbeit, 
die Infrastruktur ist teils immer noch vom Krieg ge-
zeichnet. Die Gemeinden überaltern. 
Die Gründe für die Auswanderung sind vielfältig: Die 
Inflation ist hoch, eine Familie braucht zum Überle-
ben gut das Dreifache des Durchschnittslohns, auch 
Dinge des täglichen Bedarfs sind teuer. Aber was 
mich beeindruckt: Trotz all dieser Schwierigkeiten 
gibt es einen starken Zusammenhalt, ein sehr leben-
diges kirchliches Leben und Menschen, die sagen: 
„Wir wollen hierbleiben.“

Immer wieder haben Gesprächspartner
 „Kirche in Not“ gegenüber beklagt, dass die 
katholische Minderheit in Bosnien und 
Herzegowina benachteiligt wird. 
Wie haben Sie das erlebt?

Bosnien und Herzegowina: 
Katholische Familien 
kehren bewusst zurück

Katholische Jugendliche in einem 
Jugendzentrum in Sarajewo.



DER FELS 12/2025 � 361

Es gibt noch „Nachwehen“ der kommunisti-
schen Zeit. Damals hat das jugoslawische Regime 
viele kirchliche Gebäude enteignet, die teilweise im-
mer noch nicht zurückgegeben wurden. Dann prä-
gen nach wie vor ethnische Spannungen das Land, 
die auch entlang von religiösen Zugehörigkeiten ver-
laufen. Die katholischen Kroaten sind die kleinste 
Gruppe nach den muslimischen Bosniaken und den 
orthodoxen Serben. Das wirkt sich auch politisch 
aus, obwohl die Regierung versucht, jeder Ethnie ih-
ren Platz einzuräumen. Dennoch sind Katholiken oft 
unterrepräsentiert und ihre Belange fallen unter den 
Tisch. Oft blockieren sich auch die Ethnien gegen-
seitig und das führt zu Stillstand.

Welche Probleme sind Ihnen vor 
Ort am häufigsten begegnet?

Neben der wirtschaftlichen Perspektivlosigkeit 
ist es das Gefühl vieler Menschen, vergessen zu 
sein. Sie sagen: „Die Welt kümmert sich nicht um 
uns.“ Diese Kombination – wirtschaftlich schwierig 
und politisch kompliziert – macht es schwer, eine 
sichere Zukunft zu planen. Deshalb ist es wichtig, 

dass wir nicht nur materiell helfen, sondern ganz 
klar signalisieren: Wir sind da, wir hören zu und wir 
stehen an eurer Seite. Es gibt gerade auch unter der 
Jugend den Wunsch, die Zukunft des Landes mitzu-
gestalten.

Wie haben Sie diese Aufbrüche bei 
den jungen Menschen erlebt?

Ein gutes Beispiel ist das Jugendpastoralzent-
rum „Johannes Paul II.“ in Sarajewo, das „Kirche in 
Not“ seit über zehn Jahren unterstützt. Pfarreien 
aus dem ganzen Land schicken Jugendliche dort-
hin. Aber es findet auch ein interkultureller Dialog 
statt. Ich habe mit Mitarbeitern gesprochen, die or-
thodox sind; auch Muslime sind dort tätig. Es wird 
viel dafür getan, die Gräben im Land zu überwinden.

Was kann kirchliche Hilfe unter 
diesen Bedingungen bewirken?

Es geht um zweierlei: praktische Unterstützung 
– vor allem beim Aufbau von pastoralen Zentren, die 
überregional genutzt werden – und um geistliche 
Stärkung. Projekte für Kinder und Jugendliche, Som-
merfreizeiten, Katechese, Begegnungsveranstaltun-
gen: Das alles gibt den Menschen Mut, zu bleiben. 
Und es ist unglaublich wertvoll, wenn Wohltäter in 
Deutschland erfahren, was mit ihrer Unterstützung 
konkret passiert.

Wie hat sich die Hilfe in den 
vergangenen 30 Jahren verändert?

Unmittelbar nach dem Krieg stand der Wieder-
aufbau im Vordergrund. Jetzt geht es darum, Pro-

Geschäftsführer von „Kirche in Not“ 
Deutschland hat das Land besucht

 Florian Ripka, Geschäftsführer von 
„Kirche in Not“ Deutschland, bei seiner 

Projektreise nach Bosnien und Herzegowina.

Katholiken im Erzbistum 
Vrhbosna bei einer Prozession.



362� DER FELS 12/2025

Priesterseminaristen 
im Erzbistum Vrhbosna.

Eine katholische Familie in 
Bosnien und Herzegowina.

jekte zu stärken, die auf das ganze Land ausstrah-
len. So tun sich zum Beispiel Pfarreien zusammen 
und errichten ein großes Zentrum für die Katholiken 
in einer Region. Das ist aufgrund der kleiner wer-
denden Gemeinden wirtschaftlich sinnvoll, aber es 
stärkt auch das Zusammengehörigkeitsgefühl. Es 
gibt auch Überlegungen, Priesterseminare zusam-
menzulegen, um die Qualität der Ausbildung zu er-
halten. Die Vereinzelung der Priester ist ein Thema, 
gerade im Diasporagebiet. Darum gibt es Ansätze, 
dass Priester in einem Gebiet gemeinsam wohnen, 
beten und arbeiten. Denn eines ist für die Kirche in 
Bosnien und Herzegowina klar: Dort wo auch nur 
ein einziger Katholik lebt, bleibt die Kirche präsent. 
Das ist schon ein großer Unterschied zur Situation 
bei uns.

Gab es Begegnungen, die Sie 
persönlich besonders berührt haben?

Ja, einige. Zum Beispiel habe ich mit Geistli-
chen aus Banja Luka gesprochen, die sich aufopfe-
rungsvoll um ihre sehr kleine Gemeinde kümmern. 
Die ethnischen Säuberungen im Balkankrieg waren 
in dieser Region sehr drastisch, sodass es heu-
te kaum mehr Katholiken gibt. Es ist dem Bischof 
wichtig, dass die wenigen, die geblieben sind, seel-
sorglich betreut werden – auch wenn nur fünf Gläu-
bige die heilige Messe besuchen. Ganz anders ist es 
in Mostar, wo die Katholiken eine Mehrheit bilden. 
Hier sind die Kirchen voll, sonntags gibt es mehrere 
Gottesdienste. Es gibt viele junge Familien, die trotz 
desolater Wirtschaftslage aus dem Ausland wieder 
zurückkehren, weil sie hier noch gelebte christliche 
Werte vorfinden. Dafür nehmen sie auch finanzielle 
Nachteile in Kauf.

Wie erleben Sie den 
Glauben der Menschen?

Sehr tief, sehr authentisch. Er trägt durch das 
tägliche Leben – gerade in schwierigen Zeiten. Die 
Kirche ist weit mehr als ein Sonntagsereignis, sie ist 
ein Ankerpunkt der Gemeinschaft, sie ist Ausdruck 
der Identität. Das beeindruckt mich jedes Mal. Es ist 
ein Glaubenszeugnis, von dem wir hier in Deutsch-
land viel lernen können.

Was wünschen Sie sich für die Zu-
kunft der katholischen Minderheit 
in Bosnien und Herzegowina?

Ich wünsche mir einerseits, dass die Menschen 
ihren authentischen Glauben beibehalten. Anderer-
seits hoffe ich, dass die tiefen Gräben, die in der 
Vergangenheit aufgerissen wurden, überwunden 
werden. Wir müssen sie und alle unterstützen, die 
für den Frieden kämpfen. Ich traue es nur der ka-
tholischen Kirche zu, hier etwas zu bewegen. Unser 
Auftrag ist es, sie dazu zu befähigen. � �

Junge Katholiken in Bosnien und Herze-
gowina bei einer Kreuzwegandacht.



DER FELS 12/2025 � 363

Johann Michael Sailer und Johann 
Michael Feneberg, beide Jahrgang 
1751, kannten sich seit Jahren. Beide 

wollten Jesuiten werden. Im Noviziat zu 
Landsberg sind sie sich erstmals begeg-
net. Es war der Beginn einer lebenslan-
gen Freundschaft. Nach Aufhebung des 
Jesuitenordens trennten sich ihre Wege, 
aber das Ziel blieb das gleiche. Beide 
wollten Priester werden. Sailer studierte 
in Ingolstadt, Feneberg musste sein Stu-
dium in Ingolstadt abbrechen und wur-
de Lehrer an einem Gymnasium in Re-
gensburg daneben erhielt er Unterricht 
von einem gelehrten Ex-Jesuiten in den 
theologischen Fächern. Beide empfin-
gen 1775 die Priesterweihe. Sailer do-
zierte an der Universität und Feneberg 
unterrichtete weiter am Gymnasium. 
Erst 1779 erhielt Feneberg eine Früh-
messstelle im Heimatort Marktoberdorf 
und konnte die Eltern, samt hilfsbedürf-
tigen Geschwistern bei sich aufnehmen.

 Sailer war inzwischen Professor, aber 
1781 verlor er seine Professur in Ingol-
stadt. Man warf ihm vor, er sei zu kon-
servativ und nicht auf der Höhe der Zeit. 
Es folgten Jahre der Arbeitslosigkeit, in 
denen er ein Gebetbuch veröffentlichte, 
das zu einem Bestseller wurde. Manche 
kritisierten, dass er auch protestanti-
sche Autoren aufgenommen hatte. Die 
„Nachfolge Christi“ des Thomas von 
Kempen übersetzte eins Deutsche. Auch 
dieses Buch wurde ein Erfolg. Nun berief 
Augsburgs Fürstbischof Clemens Wen-
zeslaus den arbeitslosen Professor an die 
Universität Dillingen/Donau. Dort erhielt 
er den Lehrstuhl für Pastoraltheologie. 
Nun kreuzten sich die Wege von Sailer 
und Feneberg wieder, denn Feneberg 
kam als Lehrer an das Dillinger Gymna-
sium in Dillingen/Donau. Die Stelle hatte 
Sailer ihm vermittelt. Feneberg veröf-
fentlichte 1792 eine Schrift, in der er für 
eine Reform des Gymnasiums eintrat. 
Das führte zu einer Verstimmung mit 
seinen Vorgesetzten, deshalb bewarb 
er sich 1793 für die Pfarrei Seeg, die er 

von Marktoberdorf her kannte. Es war 
wohl die weitläufigste Pfarrei der Diö-
zese. Im Herbst verunglückte er schwer. 
Beim Heimritt vom Patrozinium in Len-
genwang stürzte er so unglücklich vom 
Pferd, dass man eine Beinamputation 
vornehmen musste. Erst Ostern 1794 
konnte er wieder seinen Dienst auf-
nehmen. Im gleichen Jahr verlor Sailer 
seinen Posten als Professor in Dillingen. 
Der Fürstbischof hat ihn fristlos entlas-
sen. Er hielt ihn für zu modern. Erneut 
war Sailer arbeitslos. Freunde standen 
ihm bei. Die freie Zeit nutzte er zum Stu-
dieren und für Veröffentlichungen. Im-
mer wieder begab er sich auf Reisen, bei 
denen er seine Freunde darunter Fene-
berg besuchte. Einer dieser Besuche bei 
Feneberg in Seeg wurde folgenschwer.

Am 18. Dezember 1796 kam Johann 
Michael Sailer nach Seeg. Auf der Durch-
reise in die Schweiz wollte er hier Station 
machen. Als Kaplan Martin Boos hörte, 
dass Sailer komme, eilte er zusammen 
mit zwei Stallmägden, die seiner Mei-
nung nach vom Heiligen Geist erfüllt 
waren, nach Seeg. Er wollte sie Sailer 
vorstellen und um ein Urteil bitten. Die 
Begegnung, an der auch Feneberg und 
seine beiden Kapläne teilnahmen, verlief 
nicht so, wie sich das Boos gedacht hat-
te. Die „geisterfüllte“ Magd Magdalena 
Fischer bezeichnete Sailer als „Pharisäer 
und Schriftgelehrten“. Er habe zwar die 
Wasser -Taufe des Johannes empfan-
gen. Aber nicht die Geistes- und Feu-
ertaufe Jesu. Wolle er in das Meer der 
Gnaden kommen müsse er klein und 
demütig werden wie ein Kind. Feneberg 
hat den sprachlos gewordenen Freund 
nicht erlebt, weil er schon zu Bett ge-
gangen war. Sailer hat es die Sprache so 
gründlich verschlagen, dass er kein Ur-
teil abgab, jedoch am nächsten Morgen 
in aller Frühe wieder abreiste.

Sailer konnte nicht ahnen, dass er 
Zeuge des Beginns einer charismati-
schen Bewegung war, die als „Allgäuer 

Erweckungsbewegung“ in die Geschich-
te eingegangen ist. Sie führte einerseits 
zu einem religiösen Aufbruch,  ande-
rerseits aber auch zu einer sektenhaf-
ten Entwicklung. Weder Feneberg noch 
Sailer haben den Kontakt zu Priestern 
abgebrochen, die sich als „Erweckt und 
Geisterfüllt“ betrachtet haben. Zahlrei-
che Schriften wurden von ihnen ver-
öffentlicht. Damit übten sie Einfluss 
auf das religiöse Leben aus. Dies wurde 
Feneberg zum Verhängnis. Er verließ 
1805 Seeg und ging nach Vöhringen. 
Als Sailer Bischof von Augsburg werden 
sollte, war es Klemens Maria Hofbauer, 
der beim Nuntius Einspruch erhob. Auch 
als Sailer für Köln als Bischof Kandidat 
war, wurden Bedenken laut. Erst als Kö-
nig Ludwig I. Sailer für das Domkapitel 
in Regensburg nominierte und bald da-
rauf zum Koadjutor verstummten jene, 
die ihn ablehnten. Es war dem kämpfe-
rischen Regensburger Bischof Senestry 
vorbehalten, 1873 eine erfolglose An-
klage gegen Bischof Sailer wegen Hä-
resie in Rom einzureichen. Inzwischen 
kann ein Augsburger Bischof, der eine 
Doktorarbeit über Sailer geschrieben 
hat, Sailer als seinen „geistlichen Vater“ 
bezeichnen und ein Motiv seines Wap-
pens in sein Wappen aufnehmen. Dass 
Sailer ein sehr weites Herz hatte, bleibt 
aber unbestritten.

Ludwig Gschwind:

Johann Michael Sailer zu Besuch in Seeg

Eine Episode mit Folgen

KORR WITTI DRIN



364� DER FELS 12/2025

Auf 
dem 

Prüfstand

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im DEZembER 2025

Für Christen in 
Konfliktgebieten 

Beten wir, dass die Christen, die in 
Kriegs- oder Konfliktgebieten leben, 
besonders im Mittleren Osten, Saat 
des Friedens, der Versöhnung und 
der Hoffnung zu sein vermögen.

Die Kirche lebt in neuer 
Form in Frankreich weiter

Es gibt auch positive Zeichen des 
Aufbruchs. Die französische Bi-
schofskonferenz gab im April be-
kannt, dass im Jahr 2025 „mehr als 
10.000 Erwachsene getauft werden 
wollten – ein Anstieg von 45% ge-
genüber dem Vorjahr.

An der Wallfahrt von Paris nach 
Chartres nahmen eine „beispiellose 
Zahl“ von 19.000, darunter viele jun-
ge Menschen, teil. 

13.500 Gymnasiasten nahmen an 
der Lourdes FRAT-Wallfahrt 2025 
teil. Sie ist eine der großen jährlichen 
Jugendveranstaltungen in Frank-
reich. 

Frankreich erlebt zudem, was die 
französischen Medien als „Boom bi-
blique“ bezeichnen: Einen rasanten 
Anstieg der Bibelverkäufe. Religiöse 
Buchhandlungen berichten von ei-
nem Anstieg der Käufe um 20% seit 
2024. 

Der französische Journalist 
Antoine Pasquier berichtet in 
der katholischen Wochenzeitung 
„Famille Chrétienne“, in seiner Un-
tersuchung, dass junge Menschen 
Christen werden wollen: Die jungen 
Menschen kommen in der Region 
Paris zunächst „oft in Gruppen, oft-
mals mit Freunden“. Wir bemerken 
sie auch immer häufiger und zahlrei-
cher bei den Sonntagsmessen. 

Für die Generation Z sind das In-
ternet und die sozialen Netzwerke 
„nicht der Ort ihrer Bekehrung“. Sie 
wirken nur begleitend und unterstüt-
zend. „Die Bibel hingegen spielt viel 
früher auf ihrem Weg eine Rolle. So-
bald sie sich entscheiden, ihre spiri-
tuelle Suche im christlichen Glauben 

zu vertiefen, wird die Bibel für sie 
verlässlicher und identifizierbarer 
Bezugspunkt“. 

„Es ist vor allem der öffentliche 
und offene Ausdruck des Islam, der 
sie herausfordert, weil Moslems sich 
vorbehaltlos zum Glauben und zu 
ihrer religiösen Identität bekennen“. 
Gleichzeitig erkennen sie, dass das 
„Christentum nicht in erster Linie 
eine Religion der Observanz, son-
dern der persönlichen und inneren 
Bekehrung ist“. (Quelle: kath.net,: 
Die unerwarteten Wurzeln des Tauf-
booms in Frankreich)

Zur Würde und 
Berufung der Frau

Frau Prof. Gerl-Falkovitz hat sich 
über den Lebensstil von Frauen ge-
äußert (Tagespost, 25.9.25). Sie 
schreibt: „Tatsächlich übernehmen 
heute Frauen im Westen weithin den 
Lebensstil von Männern. Wie weit 
dabei die Weiblichkeit zurückgestellt 
wird, also das spezifisch-erotische 
Verhalten zum Mann, das mütterli-
che Verhalten zum Kind, überhaupt 
die primäre Verantwortung für das 
Leben, darüber werden z.Zt. merk-
würdige theoretische Schaukämpfe 
geführt. Am weitesten geht die Be-
hauptung, dass es »Frau« gar nicht 
gibt … Die alte Catholica setzt auf die 
gleiche Würde und die unterschiedli-
che Ausstattung der Geschlechter … 
Übrigens wird daran erinnert, dass 
es nicht erst seit heute Äbtissinnen, 
Politikerinnen, Ordensstifterinnen, 
Kirchenlehrerinnen, caritative Grün-
derinnen gegeben habe“ …

Über Würde und Berufung der 
Frau hat der große Papst Johannes 

Paul II. bereits am 15. August 1988 
das apostolische Schreiben „Mulieris 
Dignitatem“ verfasst (Nr. 86). Das 
Schreiben hat neun Kapitel. Im zwei-
ten Kapitel berief sich Johannes Paul 
II. in seiner Antwort auf die Worte 
des Zweiten Vaticanums:

„Die Menschen erwarten Ant-
wort auf die ungelösten Rätsel des 
menschlichen Daseins, die heute wie 
von jeher die Herzen der Menschen 
im Tiefsten bewegen: Was ist der 
Mensch? Was ist Sinn und Ziel un-
seres Lebens? Was ist das Gute, was 
die Sünde? Woher kommt das Leid, 
und welchen Sinn hat es? Was ist der 
Weg zum wahren Glück? Was ist der 
Tod, das Gericht und die Vergeltung 
nach dem Tode? Und schließlich: 
Was ist jenes letzte und unsagba-
re Geheimnis unserer Existenz, aus 
dem wir kommen und wohin wir ge-
hen?“ (Quelle: Erklärung zum Buch 
„Christsein“ von Prof. Dr. Hans 
Küng, 1977)

Nach Johannes Paul II. macht „die 
Fülle der Zeit die außerordentliche 
Würde der »Frau« offenbar. Diese 
Würde besteht einerseits in der über-
natürlichen Erkennung zur Verbun-
denheit mit Gott in Jesus Christus, 
die das tiefste Ziel der Existenz jeden 
Menschen sowohl auf Erden, wie in 
der Ewigkeit ausmacht. In diesem 
Sinne ist die »Frau« Vertreterin und 
Urbild der ganzen Menschheit. Sie 
vertritt das Menschsein, das allen 
Menschenwesen … gehört. Anderer-
seits jedoch stellt das Ereignis von 
Nazareth eine Form der Verbunden-
heit mit dem lebendigen Gott dar, die 
nur der »Frau«, Maria zukommen 
kann. Die Jungfrau aus Nazareth 
wird tatsächlich die Mutter Gottes … 

In unserer Zeit hat die Frage »der 
Rechte der Frau« eine neue Bedeu-
tung erlangt … Die Aussage »Er wird 
über sie herrschen« (Genesis 3,16) 
darf unter keinen Umständen zur 
»Vermännlichung« der Frauen führen 
… Die Frau darf nicht im Namen der 
Befreiung von der »Herrschaft« des 
Mannes danach trachten, sich entge-
gen ihrer fraulichen »Eigenart« die 
typisch männlichen Merkmale an-
zueignen. Es besteht die begründete 
Furcht, dass sich auf einem solchen 
Weg die Frau nicht »verwirklichen, 
sondern vielmehr das entstellen und 
einbüßen könnte, was ihren wesentli-
chen Reichtum ausmacht«“ …

Johannes Paul II. geht den aktu-
ellen Fragen nicht aus dem Weg. Er 



DER FELS 12/2025 � 365

thematisiert sie aber in der Antwort 
im christlichen Glauben mit den 
Aussagen, die die überzeitlichen 
Antworten auf alle Fragen gibt. 
Deswegen ist sein Schreiben die 
gültige Antwort auf alle diesbezüg-
lichen Fragen. Die Schrift »Mulieris 
Dignitatem« sollte wieder herausge-
hoben werden.

Warnung vor dem 
Diktator Vladimir Putin

Der Historiker Karl Schlögel be-
kam den Friedenspreis des Buch-
handels 2025 verliehen. „Schlögel 
gehört zu den größten Kennern Ost-
europas“. Deshalb soll seine Dankes-
rede nicht kommentiert werden, au-
ßer dem einleitenden Satz, der seinen 
Aussagen vorausgeht. 

„Sie kennen sich aus mit den Ver-
haltenslehren des Widerstands und 
bringen den Europäern bei, was auf 
sie zukommt, wenn sie nicht endlich 
sich auf den Ernstfall vorbereiten“ … 

Der Originalton von Schlögel: 
„Die Bürger und Bürgerinnen der 
Ukraine lehren uns, dass das, was 
geschieht, nicht Ukraine-Konflikt 
heißt, sondern Krieg. Sie helfen uns 
zu verstehen, mit wem wir es zu tun 
haben: Mit einem Regime, das die 
Ukraine als unabhängigen Staat ver-
nichten will und das Europa hasst. 
Sie zeigen uns, dass dem Aggres-
sor entgegenzukommen nur dessen 
Appetit auf noch mehr steigert und 

das Appeasement nicht zum Frieden 
führt, sondern den Weg in den Krieg 
ebnet“. (Richard Mayr in der FAZ 
vom 20.10.2025).

„Beginn eines neuen 
religiösen Mythos?!

Die Kirchenzeitung Heinrichs-
blatt Nr. 39 vom 28. September 2025 
schreibt unter der o.a. Überschrift 
„Nur wenige Tage nach der weltweit 
beachteten Ermordung von Charlie 
Kirk zogen die sozialen Netzwerke 
des ultrakonservativ-christlichen In-
fluencers Millionen neue Follower 
an. Alleine auf dem Tic-Toc-Account 
seines Podcasts kamen 1,5 Mio. Fol-
lower hinzu und seine wichtigste Fa-
cebook-Seite zählt inzwischen weit 
mehr als 2,3 Mio. Follower … Die 
Followerzahlen seiner Frau Erika 
haben sich seit dem Mord mehr als 
verdoppelt … »Ich werde ‚Turning 
Point‘ zur größten Sache machen, die 
dieses Land je gesehen hat«“ sagte 
Erika Kirk. „Turning Point USA ist 
eine von Kirk gegründete konserva-
tive christliche Jugendbewegung … 
Die Organisation fand in den vergan-
genen Jahren an Universitäten und 
High-Schools immer mehr Zulauf … 
Viele sehen an dem riesigen Interesse 
nun den Beginn eines neuen religiö-
sen Mythos … Papst Leo XIV habe 
betont, dass politische Meinungsver-
schiedenheiten nie mit Gewalt gelöst 
werden könnten …“ (KNA).

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC
Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Der Münchner Merkur berichtet in 
seiner Ausgabe vom 11. Oktober 2025 
über Versuche, die Münchner Kardinal-
von-Faulhaber-Straße umzubenennen, 
weil Faulhaber angeblich dem National-
sozialismus nahegestanden habe. Diese 
Anschuldigung ist aber falsch. In Wahr-
heit war Faulhaber ein Verfolgter des 
Nationalsozialismus. Schon in den 20er 
Jahren des vergangenen Jahrhunderts ha-
ben ihn die Nationalsozialisten in zahl-
reichen Hetzschriften bekämpft. 1920 
schossen sie sogar in das Fenster seiner 
Wohnung mit scharfer Munition. 1937 
verfasste Faulhaber das Weltrundschrei-
ben „mit brennender Sorge“ Das war 
wohl die schärfste kirchliche Kampf-
schrift gegen den Nationalsozialismus. 
1941 haben die Nationalsozialisten Kar-
dinal Faulhabers engsten Mitarbeiter – 
Weihbischof Neuhäusler- verhaftet und 
in die Konzentrationslager Sachsenhau-
sen und Dachau gesperrt. Das wollen na-
türlich die Angreifer nicht wissen.

Früher mussten alle Geschichtsstu-
denten schon im ersten Semester ler-
nen, einen Text nur dann zu interpretie-
ren, wenn man das Umfeld in dem der 
Text geschrieben wurde, berücksichtigt. 
Faulhaber wusste, dass der Besuch Stau-
fenbergs bei ihm wenige Tage vor dem 
Attentat der Gestapo bekannt sein dürfte. 
Damit wusste er sich in der Falle. Kann 
sein Rettungsversuch mit der Ablehnung 
des Attentats zusammenhängen? Oder 
war er aus moraltheologischen  Argu-
menten gegen jede Tötung?

Jedenfalls ist die Aberkennung des 
Namens aus den behaupteten Gründen 
unberechtigt.� Eduard Werner

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8
	 85051 Ingolstadt

	Prälat Ludwig Gschwind
	 Hl.-Kreuz-Str. 1
	 86513 Ursberg
	Ursula Fehlner
	 Joseph-Haas-Weg 1
	 85072 Eichstätt
	KIRCHE IN NOT/
	 Ostpriesterhilfe Deutschland e. V.,
	 Lorenzonistr. 62, 81545 München
	Gerhard Stumpf
	 Nordfeldstr. 3, 86899 Reisch
	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c	
	 44805 Bochum

Leserbrief



366� DER FELS 12/2025

Titelbildbeschreibung

Christi Geburt

Dieses Weihnachtsbild hängt heute 
im Nationalmuseum San Matteo in 
Pisa. Es zeigt deutlich die Herkunft der 
abendländischen Tafelmalerei von der 
byzantinischen Ikonenmalerei, die im 
13. Jahrhundert von Italien ausging.

Besonders die zerklüftete Felsenland­
schaft und die Geburtsgrotte, welche 
schon an das Felsengrab von Christus 
erinnert, aber auch Ochs und Esel bei 
der Krippe, kommen in einer typischen 
Weihnachtsikone vor.

Der Maler ließ sich aber vor allem von 
der Vision der hl. Birgitta (*um 1303, 
+ 1373) leiten. Danach lag das Kind 
nackt auf dem Boden, von ihm ging 
„ein unbeschreiblicher Strahlenkranz 
aus“ und Birgitta hörte einen „süß 
klingenden Engelsgesang“. In diesem 
Bild wird der Gesang durch musizie­
rende Engel visualisiert. Birgitta sah, 
wie Maria vor der Geburt ihren Mantel 
und ihre Schuhe ablegte – auf dem 
Bild liegen der blaue Mantel und die 
schwarzen Schuhe auf dem Boden – 
und nur noch ein dünnes weißes Kleid 
trug. Auch das Wickeltuch vor dem 
Kind und Joseph mit brennender Ker­
ze gehen auf die Vision der Heiligen 
zurück.

Darüber hinaus bringt der Maler noch 
Eigengut in sein Bild: So ist Gott Vater 
in einer Mandorla, welche vier Engel 
umfliegen, weder für eine Weihnachts­
ikone typisch, noch kommen sie in 
Birgittas Vision vor. Die Darstellung 
der Stadt Bethlehem leitet er direkt aus 
dem Evangelium ab und die mönch­
artige Kleidung der Hirten ist eine Ver­
neigung vor dem Mönchtum. Die hl. 
Birgitta aber kniet betend links in einer 
Nebenhöhle und erfährt ihre Vision. 
Birgitta wurde 1391 heiliggesprochen. 
Kurz darauf dürfte dieses Bild gemalt 
worden sein.� Alois Epple

Bücher / Veranstaltung

Der Oberbaierische Fest-Täg- und Al-
te-Bräuch-Kalender 2026: Für das Jahr 
des Herrn Broschüre, Kalendermacherei 
Raab, 100 S.; 24 x 0.5 x 34 cm; ISBN 
978-3982217543; 18,50 Euro

Der neue oberbaierische Fest-Täg- 
und Alte-Bräuch-Kalender für das Jahr 
2026 ist wieder erschienen! Das ist für 
Freunde des Brauchtums und der Volks-
kultur ein unverzichtbarer Jahresbeglei-
ter. Mit seinen zahlreichen QR-Codes 
lädt er den Betrachter ein, anhand von 
zusätzlichen Fotos und Filmen an den 
farbenprächtigen Festen teilzunehmen. 
Prozessionen, Gedenkfeiern und Wall-
fahrten werden wieder lebendig. Dieses 
Jahrbuch mit seinen 100 Seiten und kul-
turgeschichtlichen Reportagen ist eine 
unerschöpfliche Fundgrube. Aber ist dies 
nicht alles überholt und altmodisch? – 
Keineswegs! Es gab eine Epoche, in der 
der Glaube lebte. Hier wird heute noch 
mehr theologisches Wissen und Glaubenskraft bezeugt als in sogenannten Kirchen-
zeitungen und synodalen Konferenzen.

Das Leben des Münchner Pfarrers Josef Hahner zeigt, mit welchen Tricks mancher 
Priester es verstand, der NS-Polizei ein Schnippchen zu schlagen.

Wegen meines hohen Alters verabschiede ich mich dankbar von meinen Lesern 
und hoffe auf ein erfreuliches Wiedersehen im Himmel! Das Leser-Echo auf meine 
Texte empfand ich immer als mutigen Ansporn.� Eduard Werner

Fotonachweise: 
339 Carl Rahl zugeschrieben - dorotheum.
com, Gemeinfrei; 340 By Filippo Lippi - Own 
work by Commonists. Taken on 1 August 2021, 
09:17:11, Public Domain; 342-343, 346 A. 
Zimmer; 345 By Quirinale.it, Attribution, Von 
Mark Bray - https://www.flickr.com/photos/bray-
dawg/4715789222/, CC BY 2.0; 347 metmuse-
um, public domain; 348-349 Vanessa Liminski; 
350 work: Beao Public Domain; 352 Holböck, 
Ferdinand: Gottes Nordlicht, Stein am Rhein 
1983, S.13; 353 Von Holger Uwe Schmitt - Ei-
genes Werk, CC BY-SA 4.0; 354 Fontefraud=By 
Pierre Mairé, PixAile.com - www.pixAile.com, CC 
BY 2.5, Von stephenD - Eigenes Werk, CC BY-SA 
4.0; 355 Von GFreihalter - Eigenes Werk, CC 
BY-SA 3.0; 356 Von Jordiferrer - Eigenes Werk, 
CC BY-SA 4.0; 357 Holböck, Ferdinand: Gottes 
Nordlicht, Stein am Rhein 1983, S.107.; 358 
The Metropolitan Museum of  Art, New York pub-
lic domain; 359 Von Autor/-in unbekannt - Na-
rodowe Archiwum Cyfrowe, Sygnatura: 1-R-580, 
Gemeinfrei, commons.wikimedia; 360-362 © 
Kirche in Not; 363 Von Rufus46 - Eigenes Werk, 
CC BY-SA 3.0; 368 Fair use, wikipedia, gemein-
frei; Lit.: Jean Bernard, Pfarrerblock 25487, Lu-
xembourg 2004



DER FELS 12/2025 � 367

Register 2025

5 Gebote der Kirche � 82
Apostolischer Glauben � 10
Athener Areopag � 292
Auerbacher Schulschwestern � 239
Auferstehung � 99, 227
Barmherzigkeit Gottes � 167
Barnabas � 244
Bekenntnis des Glaubens � 74
Bernard, Abbé Jean � 369
Bischof Overbeck � 212
Bonifatius � 105
Brand, Pater Mathias msp � 266
Brückenbauer � 200
Christi Himmelfahrt � 137
Christkönigfest � 311
Christliches Martyrium � 40
Clara Steinbrecher � 296
Czempiel, Jozef � 160
Dienst der Liebe � 72
Dominus Jesus � 286
Düren, Dr. Peter Christoph � 12, 316
Dyba, Johannes � 312
Eltern � 174
Entchristlichung � 44
Ephesus � 138 
Eucharistisches Wunder � 210
Extremismus � 146
Familie � 56, 360
Fastenzeit � 70
Faverney � 210
Fehlner, Ursula Maria � 350
Florencio, José Filiberto Velázquez �316
Fobes, Diakon Raymund � 8, 38, 72, 
�102, 138, 167, 200, 256, 288, 314, 344
Franziskus � 307
Frühkommunion � 84
Gebete � 108
Geduld � 246
Gegeißelter Heiland � 182
Gender-Ideologie � 150
Gindert, Prof. Dr. Hubert � 104, 259
Glaube � 102, 134, 244
Glaubenszeuge � 290
Gschwind Prälat Ludwig � 84, 110, 
� 182, 209, 331, 363
Heiliges Jahr � 38, 275, 316
Heilige Brigitta� 350
Heiliger Dionysius � 292
Heiliger Paulus � 292
Heiliger Geist � 170
Heimsuchung Marias � 195, 199
Hofer S. M. Thekla � 134, 239
Hoffnung � 230, 244, 277
Hogen-Ostlender Klemens � 25, 32, 
96, 140, 160, 210, 224, 298, 326, 336
Irrgang, Brigitte � 290
Jerabek Pavel � 56

Jozef Kut � 336
Jubeljahr � 38, 316
Karwoche � 102
Katholische Gemeinschaft �120, 134, 
� 174, 296
Katholische Pfadfinder � 185
Katholische Jugendarbeit � 185
Katholische Kirche England � 202
Kath. Soziallehre � 288, 314, 344
Katholizismus � 209
Kindermesse � 331 
Kirche � 54, 104, 120, 216
Koch, Kurt Kardinal � 40
Konzil von Konstantinopel � 170
Kreuz � 172
Krystyn Gondek � 224
Kuba � 266
Küble, Felizitas � 312
Kultur � 26
Lehner, Tobias 2� 0, 86, 264
Liebe � 131, 142, 344
Liminksi Jürgen � 89, 347
Losinger, Weihb. Dr. Dr. Alois � 172
Lourdes des Ostens 5� 9
Löwe von Fulda � 312
Machuy, Annalia � 185
Manipulation � 150
Maria 1.0 � 296
Maria � 138
Maria Himmelfahrt � 227, 229, 324
Marianische Perspektive � 74
Mariendonk	�  342
Marienerscheinung � 140
Maring Dr. Albert SJ � 64
Märtyrer � 42, 86, 326, 328
Mello, Antonio Carlos Tavares de �24
Mexiko � 216
Michelet, Edmond � 149
Münch, Prof. Dr. Werner � 150
Nationalismus � 146 
Nazaret � 144, 180, 214
Nazianz, Gregor von � 171
Nebel, P. Johannes FSO � 244, 277
Nestbau e.V. � 174
Newman � 202
Nicäa Konzil von � 10, 102, 286
Nicolai, Pfarrer Philipp� 346
Nigeria und Syrien � 264
Ordnung Gottes � 177
Ortner, Prof. Dr. Reinhold � 52
Osterlied � 110
Pajazzo � 89
Papst Benedikt XVI. �3, 163, 195, 339
Papst Franziskus � 67, 99, 131, 167, 
� 227
Papst Leo XIV. � 169, 196, 200, 275, 
� 295, 307

Pentzlin, Rudolf � 202
Pfanner, Abt Franz � 327
Pfingsten � 163, 166, 170
Philipp Neri � 8
Pierre Fourier � 239
Pilger der Hoffnung �6, 38, 256, 275, 
� 277, 316
Profittlich, Pater Eduard � 261
Reiser, Prof. Dr. Marius � 112, 230
Rencurel, Benoîte � 140
Renner, Dr. Helmut � 177
Rerum Novarum � 288
Reuland, Josef � 311
Richter, Romy � 174
Rieke-Benninghaus, Hermann � 64, 
� 128, 192, 304, 368
Rilinger, Lothar C. � 44
Ripka Florian � 146, 329, 360
Rosaria, Schwester Maria � 123
Sailer, Johann Michael� 363
Schneider, Pfarrer Paul � 128
Schöpfung � 52
Schulschwestern � 134
Schweden � 209
Seligsprechungen � 298
Shahbaz Bhatti � 85
Sobel Sylvia � 142, 290
Spee, Friedrich SJ � 110
Sprache � 26
Stępniak, Józef � 32
Storm, Kaplan Gerhard � 192
Stumpf, Gerhard � 26
Synodaler Weg � 12
Theol. Sommerakademie � 256
Thérèse von Lisieux � 142
Tschuschke, Pfr. Wolfgang � 246
Unsere Liebe Frau von Dachau � 25
Venner, Sr. Miriam FSO � 120
Villanueva, Thomas von � 184
Wahrheit � 67
Wallfahrt � 182 
Weimann, Prof. Dr. Dr. Ralph � 74
Weltfriedenskirche in Hiroshima 262
Wirmer, Josef � 294
Woelki, Rainer Maria Kardinal � 35
Wunder � 112
Würde des Menschen � 35
Zembol, Brunon � 96
Ziliken, Dechant Josef Kaspar � 304
Zimmer, Pastoralreferent Alfons � 6, 
10, 42, 55, 70, 82, 101, 108, 137, 
166, 170, 199, 212, 229, 262, 286, 
� 292, 311, 324, 346
Zöller, Ursula � 24, 54, 59, 85, 123, 
144, 149, 180, 184, 196, � 214, 261, 
294, 327, 359
Zweites Vatikanischen Konzil � 12



368� DER FELS 12/2025

Für die inhaftierten Luxembur-
ger gibt es am Weihnachtsabend 

1941 in Dachau eine gnadenreiche 
Überraschung. Ein Kapuzinerpater 
drückt dem Priester Jean Bernard 
ein sorgfältig gefaltetes Papier in die 
Hand und flüstert dabei ganz leise 
das Wort „Ichthys“ (Fisch). Es ist 
seit den Zeiten der Katakomben das 
Geheimwort für die hl. Eucharistie, 
weil es zusammengesetzt ist aus den 
Anfangsbuchstaben des Satzes: Jesus 
Christus, Gottes Sohn, Erlöser. So 
kommt das fleischgewordene Wort 
Gottes zu den Luxemburgern, die im 
Schutz der Dunkelheit die kostbare 
Gabe in so viele Stückchen teilen wie 
nur möglich. Das Christkind zieht in 
ihre Herzen ein.

Am Abend vorher hatten sie zu-
sammen mit den polnischen Pries-
tern wehmütigen Liedern und der 
Choralmelodie des Gloria gelauscht. 
Gerade als Jean Bernard hoffte, dass 
ihr Opfer dazu beitragen möge, der 
Welt den Frieden zu schenken, grölte 
der Blockälteste mit ein paar Kolle-
gen dazwischen: „O, du lieber Au-
gustin...“

Jean Bernard wurde 1907 als 
sechstes von zehn Kindern einer 
Luxemburger Kaufmannsfamilie ge-
boren. Er studierte Theologie und 
Philosophie und promovierte nach 
seiner Priesterweihe 1933. Seit 1934 
leitete er das internationale Sekreta-
riat des katholischen Verbandes der 
Filmschaffenden in Brüssel. Nach 
der Auflösung des katholischen 
Filmbüros durch die Gestapo im Juni 
1940 organisierte er die Rückkehr lu-
xemburgischer Familien in die Hei-
mat, die vor den deutschen Truppen 
nach Frankreich geflohen waren.

Am 6. Januar 1941 wurde er als 
Vertreter des Luxemburger katho-
lischen Widerstandes gegen die 
deutsche Besatzung verhaftet. Vor-
geblicher Verhaftungsgrund war „se-
paratistische Aufhetze“. Tatsächlich 
wollte die Gestapo einige bekannte 
Persönlichkeiten entfernen, um den 
Widerstand gegen die Besatzung in 
Luxemburg zu brechen. 2720 Geistli-
che aller Konfessionen waren im KZ 
Dachau inhaftiert, 16 davon aus Lu-
xemburg. Unter ihnen war seit dem 
19. Mai 1941 Abbé Jean Bernard. 

In der Autobiographie „Pfarrerblock 
25487. Dachau 1941-1942“ berichtet 
er von den Bedingungen der Haft: 
härteste Arbeit, Hunger, drangvolle 
Enge und willkürliche Repressali-
en in der Mörderschule der SS, der 
Schule der Gewalt.

Im Februar 1942 erhielt Bernard 
10 Tage Hafturlaub, um in seine 
Heimat zurückzukehren. Allerdings 
wurde bei Nicht-Rückkehr mit der 
Hinrichtung von Katholiken in Lu-
xemburg gedroht. Eindeutige In-
formationen über den Hintergrund 
dieser ungewöhnlichen Aktion gibt 
es nicht. Ebenso sind die Gründe für 
die Entlassung Bernards am 5. Au-
gust 1942 aus dem KZ Dachau nicht 
bekannt. Vielleicht verdankt sie sich 
Bemühungen seines Bruders Paul 
bei höheren Stellen der Besatzung in 
Paris.

Dr. Jean Bernard wog bei seiner 
Entlassung 47 Kilo. Später nahm er 
die internationale Filmarbeit wieder 
auf. Msgr. Bernard starb am 1. Sep-
tember 1994.

Hermann Rieke-Benninghaus

Abbé Jean Bernard
 „Vergessen nie, 
aber verzeihen müssen wir.“

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering


