
DER FELS 7/2025 � 193

Katholisches Wort in die Zeit � 56. Jahr Juli 2025

Benedikt XVI.: 
Das Fest der Heimsuchung Marias� 195

Ursula Zöller:
Habemus Papam Leonem� 196

Rudolf Pentzlin:
Newman und der zweite Frühling in 
der katholischen Kirche Englands� 202



194� DER FELS 7/2025

Benedikt XVI.: 
Das Fest der Heimsuchung Marias ..195

Ursula Zöller:
Habemus Papam Leonem ................196

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Zwiesprache .....................................199

Diakon Raymund Fobes:
Der Papst als 
oberster Brückenbauer .....................200

Rudolf Pentzlin:
Newman und der zweite Frühling in 
der katholischen Kirche Englands ....202

Prälat Ludwig Gschwind:
Wiedererstarken des Katholizismus 
in Schweden .....................................209

Kelmens Hogen-Ostlender:
Ein eucharistisches Wunder .............210

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Wenn ich Bischof von Essen wär‘ … .212

Ursula Zöller:
Christen in der Stadt Christi 
Schluss  ............................................214

Interview mit José Filiberto 
Velázquez Florencio
Mexiko: „Die Kirche ist die einzige 
Institution, der die 
Menschen vertrauen“.........................216

Auf dem Prüfstand ............................220

INHALT

Impressum „Der Fels“ Juli 2025 Seite  223
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: Maria Heimsuchung
Lendinara, Kirche San Biagio, Innen-
raum: Die Heimsuchung, Altarbild in Öl 
auf Leinwand. Dosso Dossi um 1525
Alberino Gabrielli, Comunità e chiese nella diocesi di 
Adria-Rovigo, Roma, Ciscra, 1993, p. 396. Public Do-
main, commons.wikimedia.org

Foto- und Quellennachweise: Seite 223

Liebe Leser,
Als an Pfingsten der Heilige Geist 
auf die Urgemeinde in Jerusalem 
herabkam und ein „Brausen vom 
Himmel“, als führe ein gewalti-
ger Sturm daher (Apostel, 2,2) 
folgte, liefen die Leute zusammen. 
Sie hörten Petrus über Jesus, 
den Messias, sprechen, den sie 
gekreuzigt hatten, den aber Gott 
auferweckt hat. Als sie das hör-
ten, sagten sie zu Petrus: „Was 
sollen wir tun Brüder?“ Petrus 
erwiderte ihnen: „Kehrt um!“ 
(Apostel, 2,38).
Mit dem „kehrt um und glaubt 
an das Evangelium“ beginnt die 
Mission Jesu bei den Menschen 
(Mk 1,15).
Gott geht es um Umkehr, nicht um 
Demütigung der Menschen! Das 
wird am Beispiel der öffentlichen 
Sünderin deutlich, als die Juden 
gegen sie die Steinigung forder-
ten. Auf Jesu Hinweis, „wer von 
euch ohne Sünde ist, werfe den 
ersten Stein!“, machten sich alle 
davon. Und Jesus sprach zu ihr: 
„Hat dich keiner verurteilt?“ Sie 
sagte: „Keiner!“ Darauf Jesus: 
„Auch ich verurteile dich nicht. 
Geh hin und sündige nicht mehr!“ 
(Joh. 8,11).
Wir Katholiken haben einen neu-
en Papst, Leo XIV.. Nach den ers-
ten Spekulationen, was von ihm 
zu erwarten sei, sind die Stimmen 
dünn geworden. Leo XIV. sei ein 
synodaler Papst, das sei der Papst 
einer synodalen Kirche, er stehe 
also voll hinter dem „Synodalen 
Weg“, meinte der Vorsitzende 
der deutschen Bischofskonferenz 
Georg Bätzing. Dazu Kardinal 
Koch: … „Ich finde es voreilig 
und schwierig, wenn man den 
neuen Papst nun ganz für den 
»Synodalen Weg« in Deutschland 
vereinnahmen will und damit die 
kritischen Bedenken, die er frü-
her geäußert hat, ausblendet“. 
Auch die Zeit (15.5.25) hat einem 
Text die Überschrift gegeben: 
„Er (Leo XIV.) hört zu und urteilt 
nicht.“ Die Verfasserin Evelyn 
Finger musste wissen, dass das 

Oberhaupt der katholischen Kir-
che mit 1,4 Mrd. Anhängern, den 
Papst dazu zwingt, zu beurteilen, 
ob die Geistesströmungen in der 
Kirche der Lehre Jesu und seiner 
Kirche entsprechen.
Leo XIV. hat das bisher getan, 
auch mit seiner Namenswahl. 
Das ist ein Programm. Damit hat 
er zum Ausdruck gebracht, dass 
er, wie sein Namensvorgänger, 
der dem Unrecht der Frühindus-
trialisierung entgegentreten ist. 
Leo XIV. sieht die Gefahr heute 
in der künstlichen Intelligenz (KI) 
mit der Möglichkeit zu einer Ver-
drehung der Wahrheit aufgrund 
der technischen Entwicklung. 
Wichtig auch gilt sein Eintreten 
für die Pressefreiheit, weil nur ein 
„informierter Mensch“ richtige 
Entscheidungen treffen könne.
Einer zerstrittenen Welt gilt der 
Wunsch von Leo XIV., den er den 
Menschen nach seiner Wahl zu-
rief: „Der Friede sei mit euch al-
len! Lasst uns daher ohne Angst, 
Hand in Hand mit Gott und mit-
einander weitergehen. Wir sind 
Jünger Christi. Christus geht 
uns voran. Die Welt braucht ein 
Licht.“ Leo XIV. ist der Nachfol-
ger des Apostels Petrus. Er sagt 
von sich: „Meine Berufung ist 
es, wie die eines jeden Christen, 
ein Missionar zu sein, das Evan-
gelium zu verkünden. Das ist die 
Umkehr, die Christus von seinen 
Anhängern erwartet.“ Das gilt 
für uns alle, auch für die Anhän-
ger des „Synodalen Weges“. 

Mit den besten Grüßen 
aus Kaufering

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 7/2025 � 195

Liebe Brüder und Schwestern,

mit Freude schließe ich mich euch am 
Ende dieser immer so eindrucksvollen 
Marienandacht an, mit der wir im Va-
tikan am liturgischen Fest der Heimsu-
chung Marias den Monat Mai beschlie-
ßen. Mit brüderlicher Zuneigung grüße 
ich die hier anwesenden Kardinäle und 
Bischöfe, und ich danke dem Erzpries-
ter der Petersbasilika, Erzbischof Angelo 
Comastri, der dieser Feier vorstand. Ich 
grüße die Priester, die Ordensmänner 
und Ordensfrauen, im besonderen die 
Nonnen des Klosters „Mater Ecclesiae“ 
im Vatikan, sowie die vielen Familien, die 
an dieser Andacht teilnehmen. Während 
ihr die lichtreichen Geheimnisse des hei-
ligen Rosenkranzes betrachtet habt, seid 
ihr auf diesen Hügel hinaufgezogen, wo 
ihr anhand des Berichts des Evangelisten 
Lukas im Geiste die Erfahrung Marias 
nachempfunden habt, die sich von Na-
zaret in Galiläa auf den Weg machte und 
in eine Stadt im Bergland von Judäa eilte 
(vgl. Lk 1,39), wo Elisabet mit ihrem Mann 
Zacharias lebte.

Was hat Maria, die junge Frau, dazu be-
wogen, diese Reise zu unternehmen? 
Was führte sie insbesondere dazu, sich 
selbst zu vergessen und sich in den ers-
ten drei Monaten ihrer Schwangerschaft 
in den Dienst ihrer Kusine zu stellen, die 
ihre Hilfe brauchte? Die Antwort steht in 
einem Psalm geschrieben: „Ich eile voran 
auf dem Weg deiner Gebote [Herr], denn 
mein Herz machst du weit“ (Ps 119,32). 
Der Heilige Geist, der den Sohn Gottes 
in Maria Fleisch annehmen ließ, machte 
ihr Herz so weit wie das Herz Gottes und 
führte sie auf den Weg der Nächsten-
liebe. Die Heimsuchung Marias erklärt 
sich im Licht jenes Ereignisses, das dem 
Bericht aus dem Lukasevangelium vo-
rangeht: die Verkündigung des Engels 
und die Empfängnis Jesu durch das Wir-
ken des Heiligen Geistes. Der Geist kam 
auf die Jungfrau herab und die Kraft des 
Höchsten überschattete sie (vgl. Lk 1,35). 

Und eben dieser Geist veranlaßte 
sie dazu, „sich aufzumachen“ 
und ohne Zögern ins Berg-
land zu eilen (vgl. Lk 1,39), 
um der betagten Ver-
wandten zur Seite zu 
stehen. Jesus begann 
gerade im Schoß Ma-
rias Gestalt anzuneh-
men, doch sein Geist 
erfüllte bereits ihr 
Herz, so dass sich die 
Mutter sogleich in die 
Nachfolge ihres gött-
lichen Sohnes stellte: 
Auf dem Weg, der von 
Galiläa nach Judäa führt, 
drängte Jesus selbst Maria, 
indem er ihr großherzigen 
Elan eingab, auf den hilfsbedürf-
tigen Nächsten zuzugehen, den Mut, 
ihre eigenen berechtigten Bedürfnisse, 
Schwierigkeiten, Sorgen und Gefahren 
für ihr eigenes Leben außer acht zu las-
sen. Jesus hilft ihr, all dies zu überwinden 
und sich vom Glauben führen zu lassen, 
der in der Liebe wirksam ist (vgl. Gal 5,6).

Durch die Betrachtung dieses Geheim-
nisses erkennen wir, warum die christli-
che Nächstenliebe eine „theologale“ Tu-
gend ist. Wir sehen, wie das Herz Marias 
von der Gnade des Vaters erfüllt wird, 
von der Kraft des Heiligen Geistes durch-
drungen und im Innersten vom Sohn be-
wegt wird; wir sehen also ein menschli-
ches Herz, das auf vollkommene Weise in 
die Dynamik der heiligsten Dreifaltigkeit 
miteinbezogen ist. Diese Bewegung ist 
die Nächstenliebe, die in Maria ihre Voll-
endung findet und Vorbild für die Nächs-
tenliebe der Kirche ist als Ausdruck der 
trinitarischen Liebe (vgl. Deus caritas est, 
19). Jede Geste wahrer Liebe, auch die 
kleinste, birgt einen Funken des grenzen-
losen Geheimnisses Gottes in sich: Der 
aufmerksame Blick auf den Bruder, die 
Nähe zu ihm, die Teilhabe an seiner Not, 
die Heilung seiner Wunden, die Verant-
wortung für seine Zukunft, all dies wird 

bis ins kleinste Detail „theologal“, wenn 
es vom Geist Christi beseelt ist. Maria er-
wirke uns die Gabe, so lieben zu können, 
wie sie zu lieben vermochte. Ihr, Maria, 
vertrauen wir diesen außergewöhnlichen 
Teil der Kirche an, die im Vatikan lebt und 
arbeitet; ihr vertrauen wir die Römische 
Kirche und die ihr angeschlossenen Ein-
richtungen an, auf dass der Geist Christi 
jede Aufgabe und jeden Dienst beseele. 
Von diesem Hügel aus richten wir den 
Blick auf Rom und auf die ganze Welt, 
und wir beten für alle Christen, damit 
sie mit dem hl. Paulus sprechen können: 
„Die Liebe Christi drängt mich.“ Möge es 
ihnen gelingen, durch die Hilfe Marias in 
der Welt die Dynamik der Nächstenliebe 
zu verbreiten.

Erneut danke ich euch für eure andäch-
tige und herzliche Teilnahme. Bringt 
meinen Gruß zu den kranken und alten 
Menschen und zu allen, die euch nahe-
stehen. Allen erteile ich von Herzen mei-
nen Segen.
� © Copyright 2007 - LEV

Benedikt XVI.:

DAS FEST DER HEIMSUCHUNG MARIAS



196� DER FELS 7/2025

Er hat die Menschen extra für 
den Samstag Morgen ein-

geladen, damit auch Familien mit 
Schulkindern teilnehmen können. 
Rund 5.000 Mitarbeiter, Bischö-
fe und Reinigungskräfte,  Verwal-
tungsangestellte und Diplomaten, 
erfüllen die Audienzhalle im Vatikan 
mit ihren „Viva il Papa“-Rufen. Ihre 
Freude über „Papa Leonem“, wie die 
Römer den neuen Papst nennen, ist 
vielleicht auch ein wenig angefeuert 
dadurch, dass er den von seinem 
Vorgänger abgeschafften Konklave-
Bonus wieder eingeführt hat. Er 
belohnt die vermehrte Arbeit für 
alle während der Sedisvakanz. Gute 
Arbeit braucht Anerkennung. Papst 
Leo XIV. kennt schließlich die Sozial-
enzyklika Rerum Novarum.

Den Vatikanmitarbeitern zeigt er 
auch mit seinen Worten, wie wichtig 
er gerade ihren Einsatz findet. „Die 
Päpste kommen und gehen, die Ku-
rie bleibt“ sagt er. Und: „Die Kurie 
ist die Institution, die das historische 
Gedächtnis einer Kirche, des Diens-
tes der Bischöfe, bewahrt und wei-
tergibt“.

Zwei Tage nach seiner Wahl er-
klärt der Papst dem Kardinalskolle-
gium, es gebe verschiedene Gründe 
für die Annahme des Namens Leo, 
vor allem aber die Tatsache, dass Leo 
XIII. mit Rerum Novarum die sozialen 
Fragen seiner Zeit „in Zusammen-
hang mit der ersten großen industri-
ellen Revolution angegangen ist“. 

Heute biete die Kirche allen ihr 
Vermächtnis der Soziallehre an, „um 
auf eine weitere industrielle Revo-
lution und die Entwicklungen der 

künstlichen Intelligenz zu reagieren, 
die neue Herausforderungen für die 
Verteidigung der Menschenwürde, 
der Gerechtigkeit und der Arbeit 
mit sich bringen.“ Er benennt die 
Gefahren, die von der Künstlichen 
Intelligenz ausgehen, verbindet sie 
u.a. mit dem Thema der Menschen-
würde. In einer Welt, in der Techno-
logie, Geld, Erfolg, Macht und Ver-
gnügen dominieren, werde der Sinn 
des Lebens verraten, die Würde des 
Menschen verletzt und sein göttli-
ches Antlitz auf einen Algorithmus 
reduziert. 

So werde das spezifisch Mensch-
liche durch KI ausradiert. Christliche 
Ethik aber fordert, die unverwech-
selbare Einzigkeit jeder Person in un-
serer digitalen Ära zu achten.

Dieser Papst steht – wie unsere 
ganze Gesellschaft, aber in weit grö-
ßerer Verantwortung – vor extremen 
Herausforderungen. Der Sohn des 
Heiligen Augustinus, der Mathema-
tik und Philosophie, Theologie und 
Kirchenrecht studierte, weiß das 
sehr genau. Nachdem er die päpstli-
chen Insignien, das Pallium aus wei-

Ursula Zöller:

Habemus Papam Leonem
Dies ist die Stunde der Liebe!



DER FELS 7/2025 � 197

ßer Lammwolle und den Fischerring, 
erhalten hat, sagt er: „Ich wurde 
ohne jegliches Verdienst ausgewählt 
und komme mit Furcht und Zittern 
zu euch als ein Bruder, der sich zum 
Diener eures Glaubens und eurer 
Freude machen möchte.“ 

Diener der Einheit und Rom als 
Vorsitz der Liebe sind Kernthemen 
der Predigt an diesem Tag. Das Pe-
trusamt sei durch aufopfernde Lie-
be gekennzeichnet, denn die Kirche 
von Rom hat den Vorsitz in der Liebe 
und ihre wahre Autorität ist die Lie-
be Christi. Es gehe immer und aus-
schließlich darum zu lieben, wie es 
Jesus getan hat. Daher, so der Papst, 
als er in seiner Kirche, der Lateran-
basilika, die erste Predigt hält, sollen 
wir ein „Brief Christi“ sein. 

Um das sein zu können, bietet er 
uns „das Wenige, das ich habe und 
bin“ an.

Dieser Augustiner ist sehr be-
scheiden, obwohl er als Prior in 
seinem Orden, als Missionar und 
Bischof in Peru wichtige Weichen ge-
stellt hat. So hat er – anders als es 
in Deutschland die meisten Bischöfe 
tun – zur Teilnahme an dem Marsch 
für das Leben aufgerufen. Eindeutige 
Stellungnahmen zum Genderwahn – 
„Die Förderung der Gender-Ideolo-
gie stiftet Verwirrung, denn sie will 
Geschlechter schaffen, die es nicht 
gibt“ – haben sicher auch in Peru 
Widerstand hervorgerufen. Und sei-
ne klaren Worte zur Familie werden 
nicht überall freudig aufgenommen 
worden sein, denn im Widerspruch 
zu längst gängigen Meinungen sagt 
er: „Wir sind davon überzeugt, dass 
es wichtig ist, die Familie als grundle-
gendes Element der Gesellschaft zu 
fördern, wie sie traditionell verstan-
den wird: ein Mann und eine Frau, 
die sich lieben und sich einander 
verpflichtet haben.“ 

Logisch, dass der Papst nach sei-
nem ersten öffentlichen Regina co-
eli extra die Teilnehmer der italieni-
schen Lebensschutz-Demonstration 
begrüßte. Bei einem Großteil der 
– meist vom Kirchenvolk nicht ge-
wählten – offiziellen Vertreter der 
Kirche und einem kleineren Teil der 
Katholiken in Deutschland wird er 
mit seinen Überzeugungen viel Zu-
stimmung verlieren.

In seiner ersten Predigt sprach 
Papst Leo über den Verlust des Glau-
bens und seine „oft dramatischen 
Begleiterscheinungen“. Dass der Sinn 
des Lebens verlorengehe, die Barm-
herzigkeit in Vergessenheit gerate, 
die Würde des Menschen „in den 
dramatischsten Formen“ verletzt 
werde und über die Krise der Fami-
lie und viele andere Wunden, unter 
denen unsere Gesellschaft nicht un-
erheblich leidet. Dabei sind Einheit 
und Gemeinschaft so wesentlich. 



198� DER FELS 7/2025

Wie es leider vielen prominen-
ten Persönlichkeiten – allerdings 
nicht nur diesen – geschieht, sind 
inzwischen auch fakenews über 
Papst Leo XIV. unterwegs. Zum 
Beispiel ein angebliches Video 
an den Präsidenten von Burkina 
Faso, Ibrahim Traoré. Dabei wer-
den durch das sogenannte Mor-
phing mit Hilfe der Künstlichen 
Intelligenz die Lippenbewegun-
gen des Papstes so verändert, 
dass sie zu dem falschen Text zu 
passen scheinen.

Dies gehört zu einer Reihe 
von gefälschten Botschaften, die 
bereits im Umlauf sind. Und es 
werden sicher immer mehr wer-
den. 

Radio Vatikan weist daher da-
rauf hin, dass alle Reden, Inter-
ventionen und Texte des Papstes 
vollständig auf www.vatican.va 
nachgelesen werden können. 
Nachrichten über seine Aktivitä-
ten und Videobotschaften sind 
in Echtzeit auf der Webseite des 
vatikanischen Nachrichtenpor-
tals vaticannews.va in verschie-
denen Sprachen nachlesbar. Sie 
sind auch auf der Webseite der 
Vatikanzeitung L‘Osservatore 
Romano osservatoreromano.va 
verfügbar.

Gemeinschaft – so der Nachfolger 
Petri im Lateran – „entsteht vor al-
lem auf den Knien, im Gebet und an-
dauerndem Bemühen um Umkehr.“

Liebe und Einheit aber seien die 
beiden Dimensionen der Sendung, 
die Jesus Petrus anvertraut habe. 
Drei mal hatte Jesus Petrus mit dem 
griechischen Verb agapao, das die 
Liebe Gottes zu uns, seine vorbehalt-
los selbstlose Hingabe bezeichnet, 
gefragt, ob er ihn liebe. Es ist, so der 
Papst, „als würde Jesus ihm sagen: 
Nur wenn du diese Liebe Gottes, die 
niemals versiegt, erkannt und erfah-
ren hast, kannst du meine Lämmer 
weiden; nur in der Liebe Gottes, des 
Vaters, kannst du deine Brüder mit 
jenem „Mehr“ lieben, das darin be-
steht, dein Leben für deine Brüder 
und Schwestern hinzugeben.“ 

In unserer Zeit erleben wir im-
mer noch zu viel Zwietracht, zu viele 

Wunden, Hass und Gewalt. Schon 
am Abend seiner Wahl hatte Papst 
Leo von der Not der Menschen im 
Gazastreifen, in dem oft vergesse-
nen Myanmar und der Ukraine ge-
sprochen und zu einem „entwaff-
neten und entwaffnenden Frieden“ 
aufgerufen. Den Katholiken in Russ-
land schien dies wie ein Brief Christi. 
Bischof Dubinin, Weihbischof im Erz-
bistum der Gottesmutter in Moskau, 
erzählt in einem Interview mit Radio 
Vatikan, der neue Papst werde dort 
„als jemand mit offenem Herzen er-
lebt. Und ein solches Herz kann auch 
andere Herzen öffnen“. Genau das 
brauche die Gesellschaft, um ihre 
Ängste zu überwinden.

Als der neugewählte Papst am 8. 
Mai auf die Benediktionslogia tritt, 
trägt er, wie zuvor, sein ganz beson-
deres Brustkreuz, Zeichen seiner 
tiefen Verbundenheit mit dem Or-
den des Heiligen Augustinus, dessen 
Wort „In illo uno unum – In jenem Ei-
nen eins“ Leo zu seinem Wahlspruch 
gemacht hat. 

Im Herzen des Brustkreuzes be-
findet sich ein Knochenfragment des 

Heiligen Augustinus,  eine Reliquie 
von dessen Mutter Monika, eine des 
Erzbischofs Thomas von Villanova, 
dem Vater der Armen, eine des seli-
gen Bischofs Anselmo Polanco, der 
im spanischen Bürgerkrieg erschos-
sen wurde, und eine von Bartolomeo 
Menocháo, der sich Napoleon wider-
setzte und dem Volk in Rom diente. 

Was deren besondere Verehrung 
bedeutet? Die Unruhe des Herzens, 
die auf Gott hin bewegen muss, das 
beharrliche Gebet und die mütterli-
che Liebe Monikas, die unverzichtbar 
sind, die Hingabe an die Armen und 
des eigenen Lebens und der Wider-
stand gegen die Ansprüche der Gro-
ßen dieser Welt, wenn sie verlangen, 
was dem Glauben widerspricht. 

In Gott allen eins sein, das kann 
der Papst wohl nur in dem Mehr an 
Liebe, das von Petrus und all seinen 
Nachfolgern verlangt wird. Und so 
sagte er in seiner Predigt zur Amts-
einführung: „Brüder und Schwes-
tern, dies ist die Stunde der Liebe!“ 

Eine Stunde, die hoffentlich nie 
vergeht. � ¢



DER FELS 7/2025 � 199

Wahrscheinlich gibt es gar nicht so wenige Be-
gegnungen, die an den Besuch der Maria bei 
Elisabeth erinnern. Eine Freundin kann we-

gen vermuteter Unfruchtbarkeit des Mannes kein Kind 
bekommen. Der Frauenarzt empfiehlt In-Vitro-Befruch-
tung. Das Paar entscheidet sich dagegen. Sie wollen es 
annehmen, ein kinderloses Ehepaar zu sein. Aber was hat 
Gott mit ihnen vor? Ein Sozialprojekt in Afrika ist in der 
Überlegung. Ein erster Besuch in Zaire, heute Kongo, 
hatte schon stattgefunden. Es kommt nicht dazu. Gerade 
als das Paar dabei ist, alte Pläne loszulassen, sich für neue 
zu öffnen, erfährt es: Die Frau ist doch schwanger. 

Große Neuigkeit. Der erste Anruf gilt der besten Freun-
din. Die hat erst wenige Wochen vorher ihr erstes Kind 
bekommen. Wenn später über diesen Anruf gesprochen 
wird, heißt es immer mit denselben Worten, die Angeru-
fene sei sofort im Schweinsgalopp mit dem Baby im Kin-
derwagen in den Nachbarstadtteil gelaufen zur schwan-
geren Freundin. 

Bei diesem Besuch daheim, auch eine „Heimsu-
chung“, sind die Frauen unter sich. Die Männer sind 
auf der Arbeit und kennen die Geschichte nur vom Hö-
rensagen. Wer wissen will, wie es aussah bei dieser Be-
gegnung, der kann sich das Altarbild (2021) von Tho-
mas Jessen in St. Clemens in Drolshagen anschauen. 
Aber nur im Advent und in der Fastenzeit. Da ist das 
Hauptbild, das einiges Aufsehen erregt hat, durch die 
Seitenflügel bedeckt. Fotorealistisch sind nun auf der 
Rückseite der Flügel zwei Frauen auf Stühlen zu sehen, 
sich an den Händen haltend, sich auf Augenhöhe gegen-
übersitzend. Viel inniger kann man sie nicht malen, die 
Begegnung von zwei Frauen, die sich freuen und fragen, 
was das alles zu bedeuten hat.

Ist es denn nun Maria, die rechts dargestellt ist, mit 
Elisabeth links? Gut möglich. Immerhin ist in der oberen 
Hälfte hinter goldener Strichelung ein Verkündigungsbild 
des italienischen Malers Simone Martini aus dem 14. 
Jahrhundert zu sehen. Maria sagt dort ihr Ja – nicht ohne 
Winden und Ringen. Das marianische Blau in der unte-
ren Bildhälfte, das sich auch oben wieder durch das Vi-
olett der vorhochfestlichen Fastenzeiten durchsetzt, hebt 
die rechte Frau hervor, die in den blauen Jeans. Wer sich 
an den Jeans bei Maria stoßen und diese zeitgenössische 
Kleidung für unangemessen halten sollte, möge beden-
ken, dass auch die alten Meister Maria jeweils zeitgenös-
sisch kleideten.

Es ist auch denkbar, dass es sich unten um zwei mo-
derne Frauen handelt, die ähnlich der Maria und der Eli-
sabeth schweigen, reden, sich Mut machen und fragen, 
was eine unerwartete Schwangerschaft zu bedeuten hat. 
Die menschliche Begegnung unten ist am Drolshagener 
Altar verschachtelt und verknüpft mit der göttlichen Be-
gegnung oben. Für junge schwangere Frauen und andere 
mit Sorgen und Hoffnungen kann die Kirche St. Clemens 
in Drolshagen ein inspirierender Ort sein.

Alfons Zimmer:

Zwiesprache

In Drolshagen hängt ein modernes Altarbild 
zum Fest der Heimsuchung (2. Juli) 

Heimsuchung. Maria begegnet Elisabeth. 
Rückseite des Flügelaltars (2021) 

von Thomas Jessen in St. Clemens, Drolshagen



200� DER FELS 7/2025

Mit dem neuen Papst Leo XIV. hat zum ersten Mal 
ein Ordensmann aus der Gemeinschaft der Au-

gustiner den Stuhl Petri bestiegen. Seinen Namen hat 
er bewusst in Bezug auf Papst Leo XIII. gewählt. Dies 
macht deutlich, wo die geistig-geistlichen Quellen des 
neuen Pontifex sind.

Das ist zuerst einmal der heilige Augustinus von Hip-
po, der bedeutende Kirchenvater, der von 354 bis 430 
lebte. Die Augustiner, denen der Papst angehört, wurden 
allerdings nicht von dem Heiligen gegründet, sie ent-
standen erst durch den Zusammenschluss verschiede-
ner Eremitengruppen durch die Päpste Innozenz IV. und 
Alexander IV. im 13. Jahrhundert. Dass sie sich Augusti-
ner nannten, hatte zuerst einmal einen ganz praktischen 
Grund: Das Vierte Laterankonzil im Jahr 1215 hatte neue 
Ordensgründungen verboten, was konkret bedeutete, dass 
neue Gemeinschaften eine bestehende Regel übernehmen 
mussten. Und da übernahmen viele Gemeinschaften wie 
etwa die Dominikaner die des heiligen Augustinus, der ja 
mit anderen Priestern in Gemeinschaft zusammenlebte. 
Die von Augustinus verfasste Regel bot sehr viele Frei-
räume für die einzelnen Gemeinschaften, weil sie sehr 
allgemein gehalten war. Von daher bietet sie einen Rah-
men, der in den Orden, die sich auf sie berufen, mit Inhal-
ten gefüllt werden kann.

Die Augustiner indessen berufen sich darüber hin-
aus aber auch  sehr bewusst auf den Gründer ihrer Re-
gel, etwa dadurch, dass sie, genauso wie Augustinus mit 
seinen geistlichen Mitbrüdern, eine Gemeinschaft leben 
wollen, die sich an der Urgemeinde der Christen in Jeru-
salem orientiert. Aber die augustinische Theologie spielt 
für den Orden ebenfalls eine entscheidende Rolle. So 
stammt auch der Wahlspruch von Papst Leo XIV. von 
Augustinus: „In illo uno unum – In jenem einen (gemeint 
ist Jesus Christus) sind wir eins.“ Dieser Satz ist zu fin-
den in einer Auslegung des Kirchenvaters zu dem Psalm 
127. In dem Psalm, dessen bekanntester Vers der Satz ist 
„Wenn nicht der Herr das Haus baut, müht sich jeder um-
sonst“ (127, 1), geht es darum, wie wichtig es ist, auf Gott 
zu vertrauen, dass alles gelingt, und er warnt davor, alles 
bloß aus menschlicher Kraft schaffen zu wollen.

Augustinus zieht in seiner Auslegung eine Parallele zur 
Kirche Jesu Christi. Das von Gott gebaute Haus ist die 
Kirche als der Leib Christi. Die Christen sind die Glieder 
dieses Leibes. Sie aber sind dann Christen, wenn sie mit 
dem Haupt, mit Christus vereint sind. Dass ganz in diesem 
Sinne Papst Leo XIV. die Einheit am Herzen liegt, hat er 
in seiner Ansprache anlässlich des Treffens mit den Ver-
tretern anderer Kirchen, kirchlichen Gemeinschaften und 
Religionen am 19. Mai 2025 deutlich gemacht. Er sagte: 

„In der Tat verwirklicht sich unsere Gemeinschaft in dem 
Maße, in dem wir in Jesus, dem Herrn, zusammenfinden. 
Je treuer und gehorsamer wir ihm gegenüber sind, desto 
mehr sind wir untereinander vereint. Deshalb sind wir als 
Christen alle aufgerufen, gemeinsam zu beten und zu ar-
beiten, um dieses Ziel, das das Werk des Heiligen Geistes 
ist und bleibt, Schritt für Schritt zu erreichen.“

Ganz ähnlich hat er es im Jahr 2023 in einem Interview 
ausgedrückt, auch mit Bezug auf den heiligen Augusti-
nus. Der damalige Kardinal Prevost denkt darin über die 
Kirchenzugehörigkeit nach. Eines der ersten Dinge, die 
ihm da in den Sinn kämen, sei, was Augustinus „darüber 
sagt, dass man nicht sagen kann, man sei ein Nachfol-
ger Christi, ohne Teil der Kirche zu sein. Christus ist Teil 
der Kirche. Er ist das Haupt. Menschen, die meinen, sie 
könnten Christus »auf ihre eigene Weise« folgen, ohne 
Teil des Leibes zu sein, leben leider ein Zerrbild dessen, 
was wirklich eine authentische Erfahrung ist.“

Nach Augustinus seien, so Prevost weiter, „Einheit und 
Gemeinschaft … wesentliche Charismen des Ordensle-
bens und ein grundlegender Bestandteil des Verständ-
nisses, was die Kirche ist und was es bedeutet, in ihr zu 
sein.“

Die Verbundenheit des neuen Papstes mit seinem Or-
densheiligen zeigt sich auch darin, dass er bei seinem ers-
ten Auftreten, als er den Segen „Urbi et orbi“ spendete, 
sogleich den bekannten Satz Augustins zitierte: „Für euch 
bin ich Bischof – mit euch Christ“, und dies mit dem Satz 
kommentierte: „In diesem Sinne können wir alle gemein-
sam auf jene Heimat zugehen, die Gott uns bereitet hat.“

Auch in seinem Brustkreuz trägt Leo XIV. unter ande-
rem Reliquien von Augustinus und seiner Mutter Monika, 
und außerdem eine Reliquie von Papst Leo I. (440-461).

Letzteres ist insofern bemerkenswert, weil der neue 
Papst in der Öffentlichkeit den Bezug zu seinem direkten 
Amtsvorgänger mit dem Namen Leo betont, nämlich Leo 
XIII.. Nun ist Leo XIII. noch nicht zur Ehre der Altäre 
erhoben, weshalb es von ihm, anders als bei Leo I., kei-
ne Reliquien gibt, gleichwohl könnte aber der Bezug des 
neuen Papstes zu Leo I. durchaus auch noch tiefer gehen. 

Leo I. war der erste Papst, der sich „Pontifex maxi-
mus“, also oberster Brückenbauer nannte. Politisch ge-
lang es ihm auch, durch Diplomatie die Hunnen und Van-
dalen zu mäßigen, als sie Rom plündern wollten. So hat 
er sich für den Frieden eingesetzt, was auch vorrangiges 
Anliegen von Leo XIV. ist. Was den Titel „Pontifex ma-
ximus“ betrifft, führt der Moraltheologe und christliche 
Sozialethiker Peter Schallenberg in einem Artikel in der 
Zeitschrift „Kirche heute“ (6/25) dazu aus, dass dieser 
Brückenbau „den Brückenbau zum Himmel“ bedeute, 

Raymund Fobes:

Der Papst als oberster Brückenbauer

Die geistigen Quellen von Papst Leo XIV.



DER FELS 7/2025 � 201

„durch Spendung der Sakramente, durch Lehre und Pre-
digt, durch Gebet und Leitung der Kirche auf Erden.“

Schallenberg erinnert aber ebenso an Papst Leo IV., 
der von 847-855 Papst war und eine Schutzmauer um 
den Petersdom zog. Im übertragenen Sinn habe so die 
Kirche sowohl die Aufgabe, Brücken zu bauen wie auch 

Schutzmauern zu ziehen. Eine solche Schutzmauer sol-
le den Menschen vor der in der Gesellschaft so präsen-
ten Lieblosigkeit und Gottvergessenheit beschützen. Es 
ist „eine Mauer aus Gebet und Nächstenliebe und täti-
ger Gottesverehrung; eine Mauer aus Gewissenserfor-
schung und Tröstung durch die Sakramente der Kirche.“ 
Für Brückenbau und Schutzmauer, jeweils zum Heil der 
Menschen stand dann auch Papst Leo XIII., der Sozial-
papst an der Schwelle zum 20. Jahrhundert. Gleichwohl 
unterscheidet Schallenberg dann auch die niedrigere 
Schutzmauer , die der Staat ziehen muss und die gegen 
die Verletzung bürgerliche Menschenrechte steht, und die 
höhere sakramentale Mauer, die für Liebe und Barmher-
zigkeit gegen die „Verletzung der menschlichen Seele“ 
steht. Leo XIII. wusste um diese Unterscheidung. „Die 
Kirche“, so Schallenberg, „soll die Seelen zur Erkennt-
nis der Liebe Gottes führen, der Staat soll die Menschen 
zum gerechten Zusammenleben auf der Grundlage der 
Menschenrechte führen.“ Dabei steht Papst Leo XIII. 
sowohl für den Aufbau einer katholischen Soziallehre 
durch seine Enzyklika „Rerum novarum“ wie auch für 
die Förderung der missionarischen Tätigkeit der Kirche 
und – christologisch – für die Weihe der Kirche an das 
Herz Jesu. Politisch gelang es dem Papst unter anderem, 
den Kulturkampf in Deutschland mit Otto von Bismarck 
zu bereinigen, und überhaupt weitete er die Friedenstätig-
keit des Heiligen Stuhls aus.

Schallenberg sieht Papst Leo XIV. in dieser Tradition, 
als einen Pontifex, der Brückenbauer ist „von der Men-
schenwürde zur Liebenswürdigkeit eines jeden Men-
schen in den Augen Gottes.“

Der Papst selbst sieht seinen Bezug zu Leo XIII. und 
der Katholischen Soziallehre auch im Zusammenhang 
mit der Digitalisierung und Künstlichen Intelligenz. Das 
sind die Herausforderungen in der Gegenwart, worauf 
die Kirche im Geist Christi antworten muss. So betonte 
Papst Leo XIV. in einer Ansprache an die Vertreter der 
Medien am 12. Mai 2025: „Heute besteht eine der wich-
tigsten Herausforderungen darin, zu einer Kommunikati-
on zu finden, die in der Lage ist, uns aus dem »Turm zu 
Babel« herauszuführen, in dem wir uns manchmal befin-
den, aus der Verwirrung eines lieblosen, oft ideologischen 
oder parteiischen Sprachgebrauchs. Daher ist Ihr Dienst 
mit den Worten, die Sie verwenden, und dem Stil, den 
Sie pflegen, von großer Bedeutung. …  Ich denke dabei 
insbesondere an die künstliche Intelligenz mit ihrem rie-
sigen Potenzial, das jedoch Verantwortung und Urteils-
vermögen erfordert, um diese Werkzeuge zum Wohle 
aller einzusetzen, so dass sie der Menschheit zum Guten 
gereichen.“ Für den Papst ist es demzufolge entschei-
dend, dass die Medienschaffenden sich in den Dienst der 
Wahrheit stellen und von der Liebe getragen sind, also 
nicht nach der Devise handeln „Only bad news are good 
news“, weil sensationelle Katastrophenmeldungen die 
Quote steigern. 

Könnte sich Papst Leo XIV. mit diesem Appell an Lie-
be und Wahrheit wirklich durchsetzen, dann kann unsere 
Gesellschaft nicht nur liebevoller und friedlicher, sondern 
auch gelassener und zufriedener werden, weil die öffent-
liche und auch veröffentlichte Meinung sich dann auf das 
Wahre, Gute und Schöne besinnt – was da aufleuchtet, wo 
sich die Menschen auf den christlichen dreifaltigen Gott 
ausrichten. � �

Die vier Knochensplitter stammen von Leo dem Großen, 
dem 45. Bischof von Rom, vom heiligen Augustinus, 
dem Bischof von Hippo, vom heiligen Thomas von 

Villanova, dem Erzbischof von Valencia und vom seligen 
Anselm Polanco, Bischof von Teruel und Märtyrer.

Leo der Große Augustinus v. Hippo

Thomas von Villanova Anselm Polanco



202� DER FELS 7/2025

Rudolf Pentzlin:

Newman und der zweite Frühling in 
der katholischen Kirche Englands

In meinem Vortrag auf der 
diesjährigen Pfingstaka-
demie ging es darum, was 

genau der „zweite Frühling“ in der 
katholischen Kirche Englands Mitte 
des 19. Jahrhunderts war, und wie 
es im ersten Viertel des 21. Jahrhun-
derts um sie bestellt ist.

Zunächst möchte ich Ihnen eine 
herausragende Persönlichkeit erneut 
vorstellen. Von ihr hat ein Zeitgenos-

se einmal folgendes ausgesagt: „Zu 
meiner Zeit – als Student in Oxford 
– gab es einen Mann von bewun-
dernswertem Genius, seltener Be-
redsamkeit, heiligmäßigem Wandel, 
einzigartiger Demut und Selbstentsa-
gung, der uns die einfache Wahrheit 
des Glaubens lehrte. ... Ihm verdan-
ken viele in Kirche und Staat, dass 
in ihnen der Sinn für Verantwortung 
geweckt wurde.“ Dieses Zitat, des-
sen Autor ich nicht ermitteln konnte, 

bezieht sich auf den Engländer John 
Henry Newman, von Papst Benedikt 
XVI. im Jahr 2010 selig- und von 
Papst Franziskus 2019 heiliggespro-
chen.

John Henry Newman durchlebte 
bis auf wenige Jahre das 19. Jahrhun-
dert. Er wurde am 21. Februar 1801 
geboren und starb am 11. August 
1890. Das Licht der Welt erblickte er 
im wahrsten Sinne des Wortes mitten 
in London, genauer: in der sogenann-
ten City of London, dem Siedlungs-
kern dieser Metropole und im 19. 
Jahrhundert bereits das Finanzzent-
rum des Vereinigten Königreiches. ...

Im 19. Jahrhundert war Großbri-
tannien ein christliches, vor allem 
aber, was Religionsausübung anbe-
langt, ein schon relativ tolerantes 
Land. Die letzten Strafgesetze gegen 
das Praktizieren des katholischen 
Glaubens waren 1791 aufgehoben 
worden, und es gab bereits kirchliche 
Gemeinschaften, wie z. B. die Me-
thodisten eines John Wesley, die sich 
aus der Staatskirche Englands, der 
Anglikanischen Kirche, herausgelöst 
hatten. 

Allerdings gingen von England 
auch Gefahren für den christlichen 
Glauben aus. Zu nennen wären da 

· die Freimaurerei (Entstehung der 
ersten Großloge von England im Jahr 
1717),

· die Forschungen des Evolutions-
biologen Charles Darwin, die ihn 



DER FELS 7/2025 � 203

dazu brachten, seine Familie sonn-
tags zum Gottesdienst zu bringen 
und dann draußen vor der Kirche zu 
warten, bis dieser vorbei war,

· die Lehren des in Trier gebore-
nen Karl Marx, der zusammen mit 
Friedrich Engels in England forsch-
te, seinen Lebensabend in London 
verbrachte, dort auf dem Friedhof 
von Highgate bestattet wurde und für 
dessen allermeiste Anhänger Religi-
on „das Opium des Volkes“ ist.

Newmans erste Lebenshälfte

Die Familie Newman gehörte der 
Church of England, der anglikani-
schen Staatskirche, an. Schon als 
Jugendlicher setzte sich der Vielle-
ser John Henry mit seinem Glauben 
intensiv auseinander. Er hat später 
immer betont, dass es Schriften und 
nicht Menschen waren, die ihn „aus 
Schatten und Bildern zur Wahrheit“ 
(ex umbris et imaginibus in verita-
tem) geführt haben, wie es auf sei-
nem Grabstein heißen sollte. Als 
Sechzehnjähriger durfte er bereits in 
Oxford das Studium der Theologie 
aufnehmen, als Vierundzwanzigjäh-
riger wurde er ordiniert und mit nur 
27 Jahren Pfarrer der bedeutenden 
Universitätskirche Saint Mary the 
Virgin. 15 Jahre lang predigte er an 
den meisten Sonn- und Feiertagen 
zu einer stattlichen Gottesdienstge-
meinde, die fast ausschließlich aus 
Akademikern, sprich Hochschulleh-

rern und Studenten, bestand. Was 
will man mehr? Newman war in 
seinen Dreißigern davon überzeugt, 
dass die anglikanische Gemeinschaft 
richtig lag, nämlich in der Mitte zwi-
schen dem Protestantismus auf der 
einen und dem Katholizismus auf 
der anderen Seite. Letzterer hatte 
dem Glauben zu viele „Wahrheiten“ 
hinzugefügt, ersterer das genaue Ge-
genteil unternommen.

Die Beschäftigung mit 
den Kirchenvätern und 
die Sakramentalität der Kirche

Je mehr Newman sich aber mit den 
Schriften der Kirchenväter befasste, 
desto mehr kamen ihm Zweifel an 
dieser via media, dieser – so nenne 
ich sie mal – »Goldener-Mittelweg«-
Position. Waren nicht auch man-
che Irrlehrer der Frühkirche davon 
überzeugt, sich auf diesem golde-
nen Mittelweg zu befinden? New-
man soll später einmal sinngemäß 
gesagt haben: Oxford hat mich zum 
Katholiken gemacht, wobei hier der 
Ortsname Oxford eine Metapher für 
den reichen theologischen Bücher-
bestand der Colleges ist, welche die 
Universität von Oxford ausmachen.

Newmans Lebensmitte werde ich 
im Zeitraffer und im historischen 
Präsens skizzieren. Er gibt 1843 
seine Stelle als Universitätsprediger 
in Oxfords Innenstadt auf und zieht 

sich in den Vorort Littlemore zurück, 
wo er ein Anwesen besitzt. Ein ita-
lienischer Passionistenpater namens 
Dominic Barberi, der sich zu Missi-
onszwecken in England aufhält und 
davon gehört hat, dass der prominen-
te Universitätsprediger Newman Ka-
tholik werden möchte, kommt nach 
Littlemore und nimmt ihn dort am 
9. Oktober 1845 in die katholische 
Kirche auf. Nach einer mehrstündi-
gen Lebensbeichte empfängt New-
man in einem zu einer Hauskapelle 
umgewandelten Raum seines Anwe-
sens aus der Hand von Pater Dominic 
zum ersten Mal das in einer katholi-
schen Messfeier wirklich in den Leib 
Christi verwandelte Brot des Lebens. 

Die Verbindung mit Rom

Newman reist nach seiner Konver-
sion sofort nach Rom, empfängt dort 
nach kurzem Studium alle Weihen 
und feiert schon 1847, am Fronleich-
namstag (auf Englisch Corpus Chris-
ti), in der Kapelle des Palazzo di Pro-
paganda Fide seine Primiz. Er kehrt 
noch im Dezember desselben Jahres 
nach England zurück. Am ersten 
Weihnachtstag 1847 feiert Newman 
seine erste Heilige Messe in seinem 
Heimatland, und 42 Jahre später wird 
er seine letzte Heilige Messe eben-
falls am ersten Weihnachtstag feiern. 
Bemerkenswert ist vielleicht, dass 
die Messe vom Fronleichnamstag – 
seiner ersten – und die Messe vom 



204� DER FELS 7/2025

ersten Weihnachtstag – seiner letzten 
– damals dieselbe Präfation hatten.

Mit Zustimmung des seligen Paps-
tes Pius IX. führt Newman in Eng-
land das Oratorium des Heiligen 
Philipp Neri ein; eine Gemeinschaft 
unverheirateter Männer, die sich 
deutlich von Ordensgemeinschaften 
unterscheidet. Die Mitglieder der 
Kongregation, ob Priester oder Brü-
der, legen keine Gelübde ab, sondern 
sollen allein durch das Band brüder-
licher Liebe miteinander verbunden 
sein. Das erste Oratorium entsteht 
bereits 1848 in Birmingham, fort-
an die Heimat des ersten englischen 
Oratorianers John Henry Newman 
Cong. Orat., die Abkürzung für Con-
gregatio Oratorii.

In den 1830er und 1840er Jah-
ren bahnte sich in Queen Victorias 
Königreich an, was im Jahr 1850, 
als Newman schon zwei Jahre mit 
Gleichgesinnten in Birmingham leb-
te, seinen krönenden Abschluss fand: 
die Wiederherstellung der katholi-
schen Hierarchie und die Wiederer-
richtung eines regulären römisch-
katholischen Diözesansystems für 
England und Wales. Vereinfacht 
gesagt: Es gab dort wieder römisch-
katholische Diözesen, geleitet von 
römisch-katholischen Bischöfen. 

Seit Heinrich VIII. und einer kurzen 
Gegenreformation gab es seit 1558 
nur noch anglikanische, zumeist ver-
heiratete, Bischöfe. Für die zunächst 
verfolgten und später bestenfalls 
geduldeten Katholiken waren soge-
nannte Apostolische Vikare zustän-
dig. Der letzte Apostolische Vikar für 
England und der erste Erzbischof von 
Westminster seit 1558 war der Ire Ni-
cholas Wiseman, fortan oberster Re-
präsentant der römisch-katholischen 
Kirche in England und Wales. 

Die neue Kirchenprovinz West-
minster umfasste weitere neu er-
richtete Bistümer, und schon im Juli 
1852 fand die erste Provinzsynode, 
man könnte auch sagen: Bischofs-
konferenz, in einem Priestersemi-
nar bei Birmingham statt. Zu einer 
der frühmorgendlichen Votivmessen 
zum Heiligen Geist wurde der Ora-
torianerpater Newman als Prediger 
eingeladen.

Es ist diese vor dem noch kleinen 
englischen Episkopat samt dessen 
Mitarbeiterstab gehaltene Predigt, 
die diesem meinem Referat ihren Ti-
tel gab. Newman überschrieb diese 
Predigt nämlich mit den Worten „the 
second spring“ (der zweite Frühling) 
und meinte damit ein – von ihm er-
hofftes – Aufblühen katholischen Le-

bens in seinem Heimatland noch zu 
seinen Lebzeiten. Gerne würde ich 
– als Anglist – mit Ihnen genauer auf 
den Predigttext  eingehen, ein Meis-
terwerk von 40 Minuten Länge und 
solch inhaltlicher wie rhetorischer 
Brillanz, dass es Kardinal Wiseman 
zu Tränen rührte.

Aber ich muss und möchte mich 
der Frage zuwenden: Gab es diesen 
zweiten Frühling in der römisch-
katholischen Kirche Englands denn 
wirklich, und was wurde daraus spä-
ter?

Phonographische Aufzeichnungen 
von Predigten waren im 19. Jahr-
hundert noch nicht möglich. Die des 
Heiligen John Henry liegen uns aber 
in mehreren Bänden in gedruckter 
Form vor, und ich kann mir nicht 
vorstellen, dass er überhaupt die Zeit 
hatte, sie zu memorieren. Newmans 
Predigtstil ist sehr sachlich und nie 
polemisch; lediglich in dieser einen, 
seiner bekanntesten, Predigt vor dem 
englischen Episkopat am 13. Juli 
1852 spart er nicht mit Hyperbeln, 
wenn er zum Beispiel die Wieder-
richtung der römisch-katholischen 
Hierarchie in seinem Heimatland mit 
der Auferstehung Jesu Christi ver-
gleicht. Das englische Nomen resur-
rection, das Newman benutzt, trifft 
den Sachverhalt noch besser, denn 
genau genommen bedeutet es Wie-
derauferstehung, re-surrectio, und 
tatsächlich war in England, so jeden-
falls Newman, die vom Protestantis-
mus Mitte des 16. Jahrhunderts in den 
Untergrund verbannte Kirche Roms, 
die römisch-katholische Kirche, 300 
Jahre später wiederauferstanden, was 
man noch zu Beginn des 19. Jahrhun-
derts nicht für möglich gehalten hätte 
– so jedenfalls Newman. Für ihn war 
das tatsächlich ein wahres Wunder.

Übertritte zum 
katholischen Glauben

Der zweite Frühling der römisch-
katholischen Kirche in England – ja, 
es hat ihn gegeben – wurde eingelei-
tet durch etwas, wozu sie selbst nicht 
direkt beigetragen hat, nämlich durch 
die bereits erwähnte industrielle Re-
volution. Die in der Industrie benö-
tigten Arbeitskräfte kamen zu Tau-
senden aus dem benachbarten Irland, 
das – obwohl bis 1922 Teil des Ver-

John Henry Newman in Rom: von rechts nach links: Pater Thomas 
Pope, Pater William Neville, Pater Paul Eaglesim, Kardinal Newman, 

der ‚Gentiluomo‘ des Kardinals, der ‚Caudatario‘, der Zugträger.



DER FELS 7/2025 � 205

einigten Königreichs – überwiegend 
römisch-katholisch geblieben war. 
Ihnen in ihrer neuen Heimat die Aus-
übung ihres Glaubens zu erschweren, 
erschien der Regierung in London 
höchst inopportun, daher 1850 das 
Zugeständnis an die römisch-katho-
lische Kirche Englands, eigene Bi-
schöfe haben zu dürfen. 

Aber es gab – und daran hatte der 
prominente Oratorianer Newman 
selbst entscheidenden Anteil – un-
ter den Engländern selbst zahlreiche 
Übertritte zur römisch-katholischen 
Kirche. Auf Neudeutsch: Newman 
hat Konversionen regelrecht getrig-
gert. Er war ein Mann der Feder. Sei-
ne umfangreiche Korrespondenz ist 
uns erhalten geblieben. Deo gratias. 
Wer sich als Geistlicher der anglika-
nischen Kirche überlegte, römisch-
katholisch zu werden, wandte sich zu 
Newmans Lebzeiten fast immer an 
ihn, manchmal persönlich, meistens 
schriftlich, oder beides. Einer war 
Gerard Manley Hopkins, herausra-
gender Dichter des viktorianischen 
Zeitalters, der kurz vor seiner Ordi-
nation zum anglikanischen Geistli-
chen, zum Entsetzen seines Vaters, 
Katholik wurde. ...

„Go over to Rome“ ist eine Rede-
wendung, die es vor dem 19. Jahr-
hundert nicht gab. Ein besonders 
spektakulärer Fall von going over to 
Rome war der des Robert Hugh Ben-
son, der von seinem eigenen Vater, 
einem anglikanischen Bischof, or-
diniert worden war. Letzterer wurde 
später Erzbischof von Canterbury 
und damit Primas der anglikanischen 
Kirche weltweit, sein Filius ein Mon-
signor in der römisch-katholischen 
Kirche – und nebenher Autor von 
nicht nur zu seinen Lebzeiten vielge-
lesenen Romanen und Erzählungen.

Wo wir bei Schriftstellern sind: 
Aus der englischen Kriminalliteratur 
oder als Heinz-Rühmann-Fan ken-
nen Sie vielleicht Pater Brown, Fa-
ther Brown, ein Diözesanpriester, der 
knifflige Kriminalfälle löst. Geschaf-
fen wurde diese Figur von einem 
verheirateten Schriftsteller und Jour-
nalisten namens Gilbert Keith Ches-
terton, der nach seinem Übertritt in 
die römisch-katholische Kirche im 
Jahre 1922 intellektuell alles daran 
setzte, andere zu diesem Schritt zu 
bewegen. Er tat das mit Erfolg. Ich 

war mal an seinem Grab und fand 
dort als Grabinschrift die letzten 
beiden Zeilen vom Hymnus verbum 
supernum prodiens des Heiligen 
Thomas von Aquin; für mich nicht 
überraschend, hat doch Chesterton 
über Leben und Werk des doctor 
angelicus einen Bestseller  verfasst. 
Die Grabinschrift lautet: (qui) vitam 
sine termino nobis donet in patria – 
der dreifaltige Gott möge uns – ihm 
und seiner Frau – im Himmel, unse-
rem Vaterland, ein Leben ohne Ende 
schenken.

Die Teilnahme am 
Gottesdienst als Ausdruck 
kirchlicher Bindung

Bevor ich nun die Frage zu be-
antworten versuche, ob der zweite 
Frühling in der katholischen Kirche 
Englands andauert, möchte ich mei-
ner Antwort die wichtige Vorbemer-
kung voranstellen, dass sie nicht auf 
der Lektüre religionssoziologischer 
Studien beruht. Meine empirische 
Grundlage sind persönliche Beob-
achtungen, die ich bei über 140 Auf-
enthalten auf den britischen Inseln in 
55 Jahren gemacht habe. Seit mei-
nem ersten Besuch einer Heiligen 
Messe in der römisch-katholischen 

Hauptkirche Londons, der West-
minster Cathedral, am Ostersonn-
tagabend 1969, interessiert mich das 
kirchliche Leben auf der Insel.

Dieses »Haus voll Glorie schau-
et« wurde zwischen 1895 und 1903 
„aus ew‘gem Stein erbauet“, aber 
erst 1910 eingeweiht, denn da war 
die neue Kathedrale endlich bezahlt. 
Bis in die 1970er Jahre konnte man 
sie trotz ihres nicht gerade mickrigen 
Turmes ohne Stadtplan schlecht fin-
den, denn der Bauplatz lag nicht an 
exponierter Stelle, sondern abseits 
der Victoria Street hinter einem Rie-
gel hoher Wohn- und Geschäftshäu-
ser – dort konnte sie weder der an-
glikanischen Saint Paul‘s Cathedral 
noch der anglikanischen Westminster 
Abbey optisch Konkurrenz machen. 

Das hat sich geändert. Besteigen 
Sie den Turm der Kathedrale, und 
Sie werden sehen, dass der Platz vor 
der Kathedrale mittlerweile freige-
legt und die Fassade von der Victoria 
Street aus zu sehen ist. Während tags-
über – außerhalb der Gottesdienstzei-
ten – Besucher an den Eingängen der 
Westminster Abbey und der St Paul‘s 
Cathedral warten müssen, um diese 
für ein hohes Eintrittsgeld betreten 
zu dürfen, stehen tagsüber die Ein-

Die Kathedrale steht unter dem Patronat des Kostbaren Blutes – dieses Fest duplex 
primae classis wurde vom Seligen Papst Pius IX. just zu der Zeit eingeführt, da die 
Diözese Westminster erneut eingerichtet wurde. Seine de facto Abschaffung 
ist ein Kollateralschaden der Kalenderreform nach dem Vaticanum II



206� DER FELS 7/2025

gangstore der Westminster Cathedral 
weit offen, ohne Kassierer davor, und 
innendrin werden Kerzen aufgestellt, 
wird gebetet, wird gebeichtet, wird 
Messfeiern beigewohnt. Nach der 
Mittagsmesse ist in der Sakraments-
kapelle Aussetzung; vor Beginn der 
Vesper und der Abendmesse wird der 
sakramentale Segen erteilt. So er-
lebt man diese Kathedrale an jedem 
Werktag.

Sonntags gehe ich nun schon seit 
vielen Jahren, wenn ich in London 
bin, erst einmal in die Oratorianer-
kirche im Londoner Stadtbezirk 
Kensington, bekannter unter den Na-
men London Oratory oder Brompton 
Oratory (Brompton ist ein Ortsteil 
von Kensington). Ein älterer Küster 
erzählte mir mal Ende der 1980er 
Jahre, er könne sich noch erinnern, 
wie dort die Zahl der sonntäglichen 
Gottesdienstbesucher im oberen 
vierstelligen Bereich lag. Aber auch 
2024 werden hier acht Sonntagsmes-
sen gefeiert, von denen die meisten, 
darunter die tridentinische Messe um 
9 Uhr früh, so gut besucht sind, dass 
dort zwei Priester – wohlgemerkt: 
Priester – die Kommunion austeilen, 

und die Austeilung – an der Kommu-
nionbank – keineswegs schnell vor-
über ist.

Hier könnte nun man einwenden: 
Westminster Cathedral, Brompton 
Oratory: das sind doch die Flagg-
schiffe unter den katholischen Kir-
chen Englands. Wie ist denn die Si-
tuation auf dem platten Land?

Nun, ein anglikanischer Kir-
chenmusiker erzählte mir neulich 
noch, er sei in einer Kleinstadt in 
Mittelengland an einem Werktag-
morgen in eine katholische Kirche 
gegangen, wo gerade eine Messfeier 
stattfand. Seine Beobachtung, et-
was kleinlaut geäußert: „Dort waren 
mehr Leute als bei uns im Sonntags-
gottesdienst“.

Das klingt zugegebenermaßen 
jetzt alles sehr eklektisch, und ich 
will vermeiden, ein zu rosiges Bild 
vom kirchlichen Leben in England 
zu entwerfen. Pomp and Circum-
stance anlässlich des 70. Thronju-
biläums von Königin Elisabeth vor 
zwei Jahren, ihres Todes bald darauf 
und die Inthronisierung Ihres Sohnes 
in der Westminster Abbey im Mai 
2023 – all das kann nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass das Vereinigte 
Königreich eher noch säkularisierter 
ist als Deutschland. Nicht mehr ge-
nutzte Kirchen sieht man überall auf 
der Insel, in wirtschaftlich weniger 
prosperierenden Landesteilen verfal-
len sie oft vor sich hin, werden noch 
nicht einmal abgerissen. Aber – und 
das sage ich jetzt nicht nur, um Ihre 
Stimmung aufzuhellen – eine auf-
gegebene katholische Kirche habe 
ich auf der Insel bis jetzt noch kei-
ne gesehen. Anders als in Irland und 
Schottland gab es meines Wissens 
keine größeren Missbrauchsskandale 
in der katholischen Kirche Englands, 
und der Priestermangel kann leich-
ter als bei uns durch Neupriester aus 
den ehemaligen Kolonialgebieten, 
wo Englisch gesprochen wurde und 
wird, aufgefangen werden. Zudem 
hält Zuwanderung aus katholischen 
Ländern Osteuropas und asiatischen 
Ländern wie zum Beispiel den Phi-
lippinen oder Vietnam die Zahl der 
praktizierenden Katholiken halb-
wegs stabil. Die protestantischen 
Gemeinschaften profitieren von der 
Migration fast gar nicht, außer viel-
leicht evangelikale Gruppierungen, 

welche aber mitunter von Migranten 
selber erst ins Leben gerufen worden 
sind. Die römisch-katholische Kir-
che Englands steht, so mein Befund, 
noch vergleichsweise gut da, und sie 
hat Potential. Warum ist das so?

Eine beeindruckende 
Marienverehrung

Meine ganz persönliche Überzeu-
gung ist, dass sie unter dem beson-
deren Schutz der Gottesmutter steht. 
Warum? Weil die katholischen Chris-
ten Englands sie in toto mehr vereh-
ren als wir. Fürbitten bei der Heiligen 
Messe enden immer mit einem Hail 
Mary, und seit Ausbruch des Ukrai-
nekriegs ist das Memorare vor oder 
nach dem Segen vielerorts Bestand-
teil der Messfeier geworden. Der 
aus dem Mittelalter stammende und 
etwas seltsam klingende Titel dos 
Mariae, auf Englisch dowry of Mary, 
auf Deutsch ‚Marias Mitgift‘, bezieht 
sich nicht auf Maria, sondern auf 
England. Die dem Herrn vermählte 
Jungfrau Maria hat eine Aussteuer, 
a dowry, eine Mitgift dabei, und das 
ist England; mit dowry of Mary titu-
lierte zum Beispiel Papst Leo XIII., 
der Newman zum Kardinal machte, 
englische Rompilger, und dieser Ti-
tel gilt mitnichten als »veraltet«. 

Ich kehre ein vorletztes Mal zu 
Newman zurück, über dessen Er-
hebung zum Kirchenlehrer in Rom 
bereits nachgedacht wird. Schon vor 
seiner Konversion war er in Oxford 
Pfarrer der anglikanischen Kirche 
Saint Mary the Virgin, zu Deutsch 
also „heilige Jungfrau Maria“. Wenn 
er dort am Altar stand, blickte er auf 
ein Altarbild mit ihr und ihrem gött-
lichen Sohn. Vielleicht wurde er da 
schon zu einem Marienverehrer.

Newmans Verehrung 
der Muttergottes

Nach seiner Konversion hat New-
man über sie geschrieben und gepre-
digt, so zum Beispiel am 26. März 
1848, dem dritten Fastensonntag 
mit seinem Beelzebub-Evangelium, 
das überraschend marianisch en-
det: „Da erhob eine Frau aus dem 
Volk ihre Stimme und sprach: Selig 
der Leib, der dich getragen, und die 
Brust, die dich genährt.“ Das Inter-
national Centre of Newman Friends 
hat dafür gesorgt, dass zum Beispiel 

Our Lady of Westminster, 
Statue  der Madonna mit Kind am 

Eingang der Marienkapelle in 
der Westminster Cathedral.



DER FELS 7/2025 � 207

seine großartigen Betrachtungen zu 
den Anrufungen der lauretanischen 
Litanei im Netz stehen. Dass ich bei 
einem Besuch des Newman College 
in Littlemore einmal Newmans eige-
nen Rosenkranz nicht nur anschauen, 
sondern sogar selber beim Rosen-
kranzgebet zur Hand nehmen durfte, 
gehört zu den ganz besonderen Er-
eignissen meines Lebens.

 
An jedem Samstag findet in Lon-

don und näherer Umgebung in we-
nigstens einer katholischen Kirche 
die Herz-Mariä-Sühneanbetung im 
Geist von Fatima  statt. Das Pro-
gramm ist anspruchsvoll: Heilige 
Messe, alle vier Rosenkränze, drei 
Predigten, Prozession, Aussetzung 
und sakramentaler Segen, für den 
lunch break, die Mittagspause im 
Gemeindezentrum, bringt man eige-
ne Sandwiches mit, den Tee spen-
diert die Pfarrei. Um 9:45 geht‘s los, 
um 17:15 ist Ende. Ich habe seit 2013 
mehrere dieser Days with Mary mit-
erlebt, bei denen auch immer die Sta-
tue der Fatima-Muttergottes feierlich 
gekrönt wird, und ich war jedes Mal 
beeindruckt von der Zahl der Katho-
liken im Südosten Englands, die da 

mitbeten und mitopfern. Manche tun 
das jeden Samstag und nehmen dafür 
weite, mit Kosten verbundene Anrei-
sen in Kauf.

Erstaunt hat mich auch der riesige 
Andrang, als im September 2022 die 
Reliquien der Heiligen Bernadette in 
der Westminster Cathedral für zwei 
Tage zu Gast waren. Zur Verehrung 
musste man lange anstehen, und 
beim Eröffnungs- wie beim Schluss-
gottesdienst, beides Pontifikalämter, 
musste man früh da sein, um in dem 
riesigen Gotteshaus einen Sitzplatz 
zu ergattern. Ein Jahr später, als die 
Reliquien in Köln Station machten, 
war der Andrang sehr überschaubar.

Sicherlich spielt bei dem Glau-
benseifer der englischen Katholiken 
mit eine Rolle, dass sie halt eine 
Minderheit sind: nur 10 % der Eng-
länder sind Roman Catholics. Dies 
könnte mit erklären, weshalb sich die 
alljährlich im Rosenkranzmonat Ok-
tober stattfindende Marien-Prozes-
sion von der Westminster Cathedral 
durch das Botschaftsviertel Belgra-
via und am Kaufhaus Harrods vorbei 
zur Oratorianerkirche nach wie vor, 

trotz Corona-Unterbrechung, großen 
Zuspruchs erfreut. Englische Katho-
liken sind, so scheint es mir, ausge-
sprochen selbstbewusst. 

Zweimal, 2016 und 2023, habe 
ich mich einer imposanten Fron-
leichnamsprozession durch das Lon-
doner West End angeschlossen. Seit 
bei den Anglikanern Frauen sogar 
zu Bischöfinnen geweiht werden, 
gibt es ein von Papst Benedikt ein-
gerichtetes Personalordinariat für 
anglikanische Geistliche, welche, 
da sie die Frauenordination ableh-
nen, als römisch-katholische Priester 
weiter wirken möchten. Patron des 
Ordinariats ist – wie sollte es anders 
sein – der Heilige Kardinal Newman. 
Die Prozession beginnt an einer dem 
Ordinariat übergebenen Kirche  und 
endet in der großen Stadtpfarrkirche 
St. James am Spanish Place, wo der 
Schlusssegen erteilt wird. 

Die diesjährige Pfingstakademie 
des Graf-von-Galen-Kreises hat sich 
als Thema gewählt: „Frischer Wind 
durch Neuevangelisierung“. Es ist 
meine tiefe Überzeugung, dass jeder 
Akt einer Neuevangelisierung, wie 

Seitenaltar mit dem Gnadenbild 
Userer Liben Frau vom Sieg in der 

Oratorianerkirche Birmingham.

Das Oratorium von Birmingham ist eine katholische Ordensgemeinschaft des 
Oratoriums von St. Philip Neri im Stadtteil Edgbaston in Birmingham. 1849 von 
John Henry Newman als erstes Haus dieser Kongregation in England gegründet.



208� DER FELS 7/2025

Addendum: 

In der kleinen Stadt Ongar nordöstlich von 
London muss man die katholische Kirche St. 
Helena, ein sehr schlichter Bau, regelrecht 
suchen. Als der Katholizismus nach 1850 in 
England aufblühte, war vielerorts für die neu 
zu bauenden Kirchen bestenfalls in Seiten-
straßen noch Platz, und meistens mangelte 
es an Geld für repräsentative Bauten. 
An St. Helena wirkte ab 1905 Thomas Byles, 
Sohn eines protestantischen Gemeindelei-
ters, der gehofft hatte, sein Sohn Thomas 
würde in die Fußstapfen des Vaters treten. 
Dies geschah nur bedingt: Thomas Byles 
konvertierte zum Katholizismus und wurde 
1902, wie Newman 55 Jahre zuvor, in Rom 
zum Priester geweiht. Nach England zu-
rückgekehrt, musste er sich mit dieser sehr 
einfachen Pfarrstelle in der Grafschaft Essex 
begnügen – in der Religionsgemeinschaft 
seines Vaters hätte er vielleicht ähnlich Kar-
riere machen können, wie Newman als jun-
ger Geistlicher in Oxford.
Thomas Byles‘ jüngerer Bruder, ebenfalls 
Konvertit und in die USA ausgewandert, 
wollte von seinem Priesterbruder getraut 
werden und spendierte ihm eine Überfahrt 
vom englischen Southampton über den 
irischen Seehafen Queenstown nach New 
York. Als das Schiff, die Titanic, am 14. 
April 1912 nach einer Kollision mit einem 
Eisberg zu sinken begann, bot man dem 
Priester einen Platz in einem der Rettungs-
boote an. Thomas Byles blieb an Deck, bei 
den in Queenstown zugestiegenen Iren, zu-
meist Dritte-Klasse-Passagiere und allesamt 
katholisch. Er betete – das konnte man bis 
zu den Rettungsbooten hören – mit den mo-
rituri, den Todgeweihten, den Rosenkranz. 
Seit ich von diesem Ereignis gehört habe, 
glaube ich: der Rosenkranz rettet Seelen. 
Und ich bin sicher: ohne die Konversion 
von Thomas Byles, nach dem Vorbild der 
des heiligen John Henry Newman, hätte sich 
das so nicht zugetragen.

immer er auch aussehen mag, beglei-
tet sein muss von der Anrufung des 
Heiligen Geistes, der dritten göttli-
chen Person. Newman konnte nicht 
ahnen, dass seine 1852 vor den Bi-
schöfen gehaltene Predigt vom zwei-
ten Frühling in der Kirche Englands 
seine berühmteste werden würde. 
Sie war eingebettet in eine Votiv-
messe zum Heiligen Geist – für mich 
kein Zufall.

Der Rosenkranz 
rettet Seelen

„Ohne Motor läuft der Karren 
nicht“, lautete der originelle Titel 
des Vortrags von Dekan Bernhard 
Hesse vor zwei Tagen. „Ohne Maria 
läuft der Karren nicht“ könnte glatt 
das Motto unserer Marianischen 
Männerkongregation sein, die 1608 
in Köln gegründet wurde. Als deren 

Sodale soll ich, wenn eben möglich, 
täglich den Rosenkranz beten, min-
destens aber drei Ave Maria. Als 
Präfekt muss ich sicherstellen, dass 
jemand in unserer Kongregationskir-
che St. Maria in der Kupfergasse zu 
Köln den Rosenkranz vor der werk-
täglichen Abendmesse vorbetet. Am 
ersten Samstagabend im Monat ist 
bei uns Sühneanbetung im Geist von 
Fatima, die von den Sodalen, zu de-
nen auch unser Organist gehört, ge-
staltet wird. ...

In unseren monatlichen Süh-
nenächten wird – wie bei den Days 
with Mary im Großraum London – 
außerhalb der Messfeier der Eucha-
ristische Heiland „vor unseren Blick 
gestellt, zum Trost der ganzen Welt“, 
wie wir in einem Sakramentslied 
singen. Gleiches gilt für die Heilige 
Stunde, zu welcher sich die Sodalen 
an jedem Priesterdonnerstag in der 
Kupfergasse versammeln. Wir sind 
zwar zahlenmäßig nicht mehr so 
stark, aber Intensität und Ernsthaftig-
keit der Eucharistischen Anbetung, 
ohne die „der Karren nicht läuft“, 
sind geblieben, und ich finde, darauf 
kommt es an.

Ich möchte zum Schluss noch ein-
mal den Bogen zum heiligen John 
Henry Kardinal Newman schlagen, 
der, nachdem er 1845 aus Schat-
ten und Bildern „in veritatem“ (zur 
Wahrheit) gelangt war, seinen Hin-
weg nach Rom in Paris unterbrach, 
um in der Kirche Notre-Dame des 
Victoires vor dem Gnadenbild Unse-
rer Lieben Frau vom Sieg für seine 
Konversion zu danken; denn er wuss-
te, dass man dort für seine Konversi-
on gebetet hatte. Beide Oratorianer-
kirchen, die in Birmingham und die 
in London, haben später Seitenaltäre 
mit dem Gnadenbild Unserer Lieben 
Frau vom Sieg erhalten, an denen 
viel gebetet wird. Ihr, der Gottesmut-
ter Maria, der Lady of Victories, soll-
te man jedes Projekt der Neuevange-
lisierung unbedingt anvertrauen.

Auszug aus dem Vortrag bei der 
Pfingstakademie des Kardinal-von-
Galen-Kreises in Maria Engelport am 
15. Juni 2024. Der Vollständige Text 
und alle Anmerkungen und Quellen-
angaben liegen der Redaktion vor. 
Hinweis: Sprachlich ist hier der Stil 
eines Vortrags beibehalten worden.



DER FELS 7/2025 � 209

Ludwig Gschwind:

Wiedererstarken des 
Katholizismus in Schweden

In der Reformationszeit hatten sich alle nordischen 
Länder dem Protestantismus angeschlossen. Im 

30jährigen Krieg war es der Schwedenkönig Gustav 
Adolf, der zu Gunsten der Protestanten eingriff und 
bis nach Bayern vordrang. Katholiken wurden in die-
sen Ländern nicht geduldet. Erst im 19. Jahrhundert 
ließen sich Katholiken dort nieder, die von Ordensleu-
ten betreut wurden.

Papst Pius XI. ernannte 1922 den Münchner Dom-
kapitular Dr. Johann Evangelist Müller zum Aposto-
lischen Vikar für Schweden. Am Tag nach Dreikönig 
weihte ihn Nuntius Eugenio Pacelli im Münchner 
Liebfrauendom zum Bischof. Das Bistum Stockholm 
zählte damals fünf Pfarreien mit knapp 5000 Katho-
liken. Der Klerus bestand aus elf Priestern. Kardinal 
Michael von Faulhaber versprach Bischof Müller, 
der seinem Vornamen noch den Namen Erik beifüg-
te, dass die bayerischen Katholiken ihn nicht im Stich 
lassen würden. Es blieb nicht nur bei Worten, es folg-
ten Taten. 1925 wurde das Münchner St. Ansgar Werk 
gegründet. Es ging vor allem darum, Wohltäter zu fin-
den, die den Bischof finanziell unterstützten. Ein Jahr 
später rief der Kölner Priester Dr. Peter Louis das St. 
Ansgarius Werk ins Leben, das vom Kölner Kardinal 
Karl Joseph Schulte gefördert wurde.

In seiner ersten Predigt, die der Apostolische Vi-
kar in Stockholm hielt, wandte er sich in Schwedisch 
an die Gläubigen. Er nannte sein Programm: „Euer 
Glück und eure Seligkeit sind mein Programm.“ Im-
mer wieder machte sich der Bischof auf Bettelreisen, 
denn sein Bistum war arm wie eine Kirchenmaus. Er 
besuchte die Schweiz. Er reiste nach Amerika. So 
konnte er Schulen, Krankenhäuser und Kirchen bau-
en. Die Zahl der Gläubigen wuchs von Jahr zu Jahr, 

auch die Zahl der Priester und Ordensleute wuchs. 
Schwesternorden kamen nach Schweden. Das Kloster 
Vadstena, eine Gründung der heiligen Birgitta, konnte 
wiederbelebt werden. Nach dem Zweiten Weltkrieg 
rief der Bischof ein Caritas Hilfswerk ins Leben, um 
die Menschen in Deutschland zu unterstützen. Vielen 
konnte geholfen werden.

Papst Pius XII. erhob 1953 das Apostolische Vika-
riat Stockholm zum Bistum. Johann Ev. Erik Müller 
war damit der erste katholische Bischof in Schwe-
den seit der Reformation. Als Bischof Müller mit 80 
Jahren Abschied von Schweden nahm, zeichnete ihn 
Papst Pius XII. mit dem persönlichen Titel eines Erz-
bischofs aus. Eine Zeitung schrieb damals. „Der ka-
tholische Bischof ist der Ansgar unserer Zeit“. Noch 
acht Jahre des Ruhestandes, den er bei Schwestern in 
Indersdorf verbrachte, waren ihm geschenkt. Mit 88 
Jahren starb er am 5. April 1965 und wurde zunächst 
im Münchner Dom bestattet, aber 1967 nach Schwe-
den in den Dom von Stockholm überführt. 

Das St. Ansgar Werk zur Unterstützung der nordi-
schen Diözesen bringt jedes Jahr ein Jahrbuch heraus, 
das seit Jahren von Prälat Dr. Günter Assenmacher aus 
Köln redigiert wird und über die erfreuliche Entwick-
lung in diesen Diözesen berichtet. Das Münchner St. 
Ansgar Werk könnte 2025 sein 100jähriges Jubiläum 
feiern, aber es hat sich 2019 unter die Fittiche des 
deutschen Bonifatius Werkes begeben und damit auf-
gehört zu bestehen. Weiter bestehen die Ansgar Werke 
von Köln, Münster und Osnabrück. Ihnen dankte der 
Bischof von Stockholm Kardinal Anders Arborelius 
bei seinem Besuch in Deutschland ausdrücklich für 
ihre Unterstützung, auf die man nach wie vor ange-
wiesen sei.� ¤



210� DER FELS 7/2025

In der Nacht zum 26. Mai 1608, dem Pfingstmon-
tag, versieht der Benediktiner-Pater Jean Garnier 

den Küsterdienst in der Kirche des Klosters Faverney im 
Nordosten Frankreichs, zwischen Besançon und Nancy. 
Gegen drei Uhr nachts öffnet er das am Abend zuvor ver-
schlossene Portal des Gotteshauses wieder, in dem seit 
dem Samstag tagsüber Scharen von Gläubigen das Altars-
sakrament anbeteten. Im Ostensorium auf einem proviso-
rischen Altar ist außer zwei konsekrierten Hostien hinter 
Glas auch eine Fingerreliquie der heiligen Agatha enthal-
ten. Der Pater hatte über Nacht zwei Öllampen vor dem 
ausgesetzten Allerheiligsten brennen lassen. Als er das 
Portal öffnet, fährt ihm der Schrecken in die Glieder. Die 
dunkle Kirche ist von beißendem Rauch erfüllt. Statt des 
hölzernen erhöhten Altars mit dem Ostensorium erblickt 
er im schwachen Schein seiner Kerze nur noch verkohlte 
Trümmer und einen Haufen Asche. Er alarmiert die an-
deren Mönche. Sie durchsuchen im dürftigen flackernden 
Kerzenschein den Boden, um wenigstens Überreste des 
liturgischen Gefäßes zu entdecken, finden es aber nicht. 
Da blickt ein junger Novize, Antoine Hudelot, zum Gitter 
des Chors auf und erblickt das Ostensorium inmitten des 
Rauchs. Es schwebt an exakt derselben Stelle, an der es 
auf dem Altar gestanden hatte, unbeweglich im Raum.

Keine irgendwie geartete Halterung hält es dort. Der 
Ruf „Ein Wunder!“ macht im Ort die Runde. Immer mehr 
Menschen aus dem Ort drängen in die Kirche. Stunde um 
Stunde verharrt das Ostensorium unbeweglich in der Luft. 
Die Benediktiner rufen die Kapuzinerpatres von Vesoul, 

Kelmens Hogen-Ostlender:

Ein eucharistisches Wunder

um einen Ratschlag zu bekommen, was sie nun tun sol-
len. Die Kapuziner müssen die 19 Kilometer von ihrem 
Kloster aus zu Fuß bewältigen und kommen erst am Mon-
tagabend an. Immer noch strömen hunderte über hunderte 
Menschen in die Kirche, darunter sämtliche Pfarrer aus 
den umliegenden Dörfern. Wieder bricht die Nacht her-
ein. Diesmal umgibt eine betende Menschenmenge das 
schwebende Ostensorium. Am Dienstag verfassen die 
Kapuziner mit den Benediktinern eine Denkschrift und 
schicken sie an den Erzbischof von Besançon. Den Vor-
mittag über werden Messen am Hochaltar gefeiert. Nach 
dem Sanctus einer dieser Messen sieht die Menge, wie 
sich das Ostensorium sanft auf ein Korporale auf einem 
darunter gestellten Tisch legt. Um 10 Uhr morgens ist das 
Wunder von Faverney vor den Augen von etwa tausend 
Menschen vorüber.

52 der angesehensten Männer der Stadt unterzeich-
nen ein Dokument über das Geschehen mit ihrem Eid. 
Erzbischof Ferdinand de Rye setzt eine Untersuchungs-
kommission ein. Sie nimmt die Aussagen der 52 und zwei 
weiterer Zeugen auf und gewinnt die feste Überzeugung, 
dass sich das Wunder wirklich so ereignet hat, wie man 
es ihr bestätigt. Amédée Thierry, Professor der Universi-
tät Besançon, fasst das Urteil so zusammen: „Wenn über-
haupt irgendein Geschehen materiell bewiesen ist, dann 
ist es dieses“. Eine Zeugenaussage ist besonders beein-
druckend. Frédéric Vuillard, Goldschmied in Montbéliard 
und überzeugter Hugenotte, hat auf einer Geschäftsreise 
vom Wunder gehört, ist aus Neugier nach Faverney ge-

Das Schiff der ehemaligen 
Klosterkirche von Faverney. 

Das Wunder ereignete sich in der heutigen 
Pfarrkirche von Faverney. 



DER FELS 7/2025 � 211

eilt und hat es in der Kirche mit eigenen Augen gesehen. 
Mehr als 30mal, so gibt er zu Protokoll, flüchtet er aus der 
Kirche, geht aber gleich wieder hinein und staunt, kommt 
immer wieder heraus und weigert sich zu glauben, was 
er sieht, weil seine Religion ihm das verbietet. Am Ende 
siegen die Gnade und das Offensichtliche. Vuillard fällt 
auf die Knie und betet an, bekehrt später sich und seine 
ganze Familie.

Faverney ist buchstäblich über Nacht Wallfahrtsort ge-
worden. Die für die Hilfe dankbaren Benediktiner schen-
ken eine der Hostien den Kapuzinern in Dole. Ihre Spur 
verliert sich später in den Wirren der Französischen Revo-
lution. Jedes Jahr wird die in Faverney verbliebene Hostie 
aber am Jahrestag des Wunders bis in unsere Zeit in ei-

ner Prozession durch die Straßen des Ortes getragen. Als 
1725 und 1753 Brände im Ort ausbrechen, wird die Stadt 
mit der Hostie gesegnet und das Feuer erlischt. Während 
der Revolution will der Bürgermeister von Faverney auch 
die dort verbliebene Hostie verbrennen. Seine Frau, deren 
Glaube offenbar nicht ganz erloschen ist, hält ihn aber 
erschreckt zurück.

Nach dem Ende der Revolution lebt die Tradition im 
Ort wieder auf. Jahr für Jahr wird an das eucharistische 
Wunder ganz eigener Art erinnert. 1864 werden die zwei-
einhalb Jahrhunderte alten Akten noch einmal unter die 
Lupe genommen. Papst Pius IX. empfiehlt die Verehrung 
der erhaltenen Hostie. Der spätere Papst Johannes XXIII. 
pilgert deshalb im 20. Jahrhundert nach Faverney, als er 
Nuntius in Paris ist. 1878 findet im September zusätzlich 
zur Feier des 270. Jahrestags eine Wallfahrt zur Hostie 
von Faverney statt. Pilgergruppen aus ganz Frankreich 
und anderen Ländern sowie zahlreiche Bischöfe kommen. 
Die Bahn setzt allein acht Sonderzüge ein. Das Nahen 
der 400-Jahr-Feier löst in Faverney 2002 die Gründung 
einer Vereinigung aus, die immer am Pfingstmontag, die-
ses Jahr also am 9. Juni, in der einstigen Abteikirche des 
Wunders von 1608 mit einer liturgischen Feier gedenkt. 
Dabei wird auch in einem neuen Ostensorium den Gläu-
bigen die berühmte Hostie gezeigt, und sie dürfen die 
Glashülle, die sie birgt, küssen. Sie ist bräunlich verfärbt, 
aber es gibt sie immer noch. Deshalb ist sie nach dem 
Glauben der Kirche immer noch der Leib unseres Herrn 
Jesus Christus.� è

Eine Darstellung des schwebenden Ostensoriums 
inmitten staunender Mönche. 

Diese Abbildung erinnert an den 
300. Jahrestag des Wunders von 
Faverney. Die Lateinische Inschrift 
oben bedeutet übersetzt „Feuer wird 
ihm vorausgehen“ – eine Anspie-
lung auf Psalm 97 („Verzehrendes 
Feuer läuft vor ihm her und frisst 
seine Gegner ringsum“). 

Dieses Ostensorium mit der 1608 
in Faverney konsekrierten Hostie 
ist dem während der Französischen 
Revolution zerstörten exakt nachge-
bildet. Die Fingerreliquie der heili-
gen Agatha, die sich in dem Glas-
röhrchen befand, wurde allerdings 
vernichtet. 



212� DER FELS 7/2025

Das Amt des Bischofs von 
Essen könnte ich nicht 

bekleiden. Die Aufgaben würden 
mich überfordern. Mir fehlen Stand-
festigkeit und vieles mehr. Darum 
Hut ab vor Bischof Franz-Josef, der 
das Amt tapfer ausübt! Dank gebührt 
ihm und Gebet sei ihm versprochen.

Eines aber würde ich doch mal 
gerne tun, wenn ich dürfte. Einen 
Hirtenbrief schreiben. In den letzten 
Jahrzehnten gab es mancherlei Dia-
logprozesse. Meine Meinung hat es 
nicht weit nach oben geschafft. In 
keinem Papier hab` ich meine Punkte 
wiedergefunden.

Mein Hirtenbrief würde kurz sein. 
Die Bischofsworte jeweils zum Jah-
resbeginn sind mit größerer Analyse 
verbundene Ansprachen. 12 Seiten 
umfasst die blaue Broschüre. Inso-
fern sie Predigt ist, nehme ich sie an. 
In diesem Jahr wird im ersten Satz 
Bonhoeffer zitiert. Christsein bestehe 
im Beten und im Tun des Gerechten. 
Dafür braucht man schon ein ganzes 
Leben. Im letzten Jahr wurde ein Ju-
gendlicher gefragt, was er verstanden 
habe. „Wir sollen durchhalten, wenn 
auch sonst niemand Bock auf Kirche 
hat.“ Immerhin.

Insoweit dann eine Analyse er-
folgt, die auch Grundlage eines ak-
tuellen großen Umgestaltungspro-
zesses der Kirche von Essen ist unter 
dem Leitwort „Christlich leben. Mit-
tendrin.“, will ich einen Widerspruch 
anmelden. Öffentliche Gegenrede 
hat Bischof Overbeck nach Neujahr 
schon erhalten auf die These, wir 
müssten heute „nicht die ganze Welt 
missionieren und für eine bestimmte 
Form kirchlichen Lebens gewinnen.“ 
Teilsatz b. ist eher richtig, Teilsatz a. 
eher falsch. Er widerspricht zu sehr 
dem Missionsgebot Jesu. Wir sollen 

Alfons Zimmer:

Wenn ich Bischof von Essen wär‘ …
Vom Loslassen und vom Festhalten

ernst nehmen, was in der Welt ge-
schieht, die Zeichen der Zeit, fordert 
der Bischof. Im Gleichgewicht dazu 
sollen wir Jesu Worte und Gebote 
mindestens genauso ernst nehmen. 
Auch die, die kritisch zur Welt ste-
hen. Und zwar unabhängig von Kir-
chenmitgliederumfragen. Trainer 
und Spielführer des VfL Bochum 
richten sich in Krisen bei ihrem Spiel 
doch auch nicht nach Mitgliederum-
fragen.

An einer Passage stoße ich mich 
besonders: Die Kraft für die Nach-

Loslassen dessen, was nicht zu retten 
und erhalten ist. Da ist etwas Richti-
ges dran. Aber auch Falsches.

Unsere Bekenntnisformel Num-
mer eins, das apostolische Glaubens-
bekenntnis, in diesem Jahr zudem die 
Christus-Formel von Nicäa wird von 
den wenigsten Getauften gekannt 
und verinnerlicht. Die sieben Sakra-
mente einschließlich der Eucharistie 
auch nicht, siehe Messbesuchsquo-
ten. Und jetzt? Abschaffen? Loslas-
sen? Auch die wenig frequentierte 
Sonntags-Eucharistie?

folge könne man „nicht mehr aus 
anerzogenen Lehren, formelhaften 
Bekenntnissen und vorgeschriebe-
nen Lebensvorschriften gewinnen“. 
Die Antworten von gestern hülfen 
nicht. Die Sprache und Formen ver-
gangener Zeiten würden nicht mehr 
verstanden. Loslassen sei angesagt. 
Loslassen wirke befreiend, vor allem 

Wenn ich ein Hirtenwort schrei-
ben dürfte, würde ich von der Apo-
stelgeschichte ausgehen. Damals gab 
es zahlenmäßig weniger Christen als 
heute. Aber die Gläubigen wussten, 
woran unbedingt festzuhalten ist. 
Losgelassen wird auch bei Lukas 
einiges vor den Klippen von Malta, 
Schiffsausrüstung, Anker, Fracht. 

Bischof Overbeck im Gespräch



DER FELS 7/2025 � 213

Aber es wird auch Antwort gegeben 
auf die Frage, woran wir unbedingt 
festhalten müssen. Jedenfalls nicht 
zuerst an einer guten Mischung zwi-
schen Religiösem und Sozialem, 
auch nicht an der Gottesfrage allge-
mein, sondern allein an der Person 
und an dem Namen Jesu. Nur in ihm 
ist das Heil zu finden (Apg 4,10-14). 
Das klingt vielleicht evangelikal und 
fromm. Es mag auch peinlich sein, so 
einen Satz in säkularem Umfeld zu 
sagen. Aber er muss gesagt werden.

Das Wort Struktur ist in Kirchen-
papieren oft verwendet worden. Ich 
würde die Leute auch wieder mit 

dem Wort Sakrament schocken. Oder 
einfach, dass Katholikinnen, Katho-
liken sich am ersten Tag (Apg 20,7 
u.a.) immer zum „Brotbrechen“ ver-
sammeln, zur Eucharistie, zum Emp-
fang des Altarssakramentes. Das ist 
ihr Markenzeichen. Ohne das kön-
nen sie nicht sein. In der Apostelge-
schichte ist es von da ein ganz kurzer 
Weg zum Einsatz für Notleidende. 
Alle fünf Kirchengebote kämen in 
meinem Hirtenwort vor. Gut, die 
klingen etwas old-fashioned. Aber 
sie kommen in der Apostelgeschichte 
vor. Und sie haben zum ersten, zum 
größten Kirchenaufbruch damals 
entscheidend beigetragen.

Der Eu-Schock

Bis hierhin hatte ich meine Gedan-
ken aufgeschrieben. Dann kommt 
der Mai. Es wird ein neuer Papst 
gewählt, Leo XIV.. Kurz danach 
gibt es im Bistum Essen den Tag 
der pastoralen Dienste am 22. Mai. 
Pastoralreferenten i.R. werden 
nicht eingeladen. Darum meine 
Beteiligung auf diese Weise. Man 
kann das Bischofswort, die Eröff-
nungsansprache von Bischof Dr. 
Overbeck nachlesen: https://www.
bistum-essen.de/pressemenue/
artikel/annehmen-statt-wegsehen-
theologe-feige-ueber-echte-reform-
und-neue-horizonte. Kurz gesagt: 
Der Bischof schockt mich. Es 
ist aber ein Eu-Schock, ein guter 
Schock, ein positiver Schock. Seine 
Grundsatzrede bezieht sich auf das 
Projekt „Christlich leben. Mitten-
drin.“, das auch im Neujahrswort 
eine Rolle spielte.

Warum Eu-Schock? „Evangelisie-
rung“ und „Evangelium“ kommen 
22 Mal vor, zweiundzwanzigmal. Es 
war beim synodalen Weg noch so, 
dass eine Bischofsminderheit das 
Thema Evangelisierung nicht an 
erste Stelle befördern konnte. Und 
die Person Jesu steht ohne Um-
schweife im Mittelpunkt. Die kam 
im Januar zu Beginn des Nicäa-
Jahres fast gar nicht vor. „Missi-
onierung“ und „Mission“ kommen 
prominent und positiv viermal vor, 
im Januar einmal negativ. Und die 
„Struktur“ und entsprechende Wor-
tableitungen kommen neunmal vor. 
Aber alle in negativem Sinne, dass 
das nicht das Entscheidende sein 
kann. Ich bin nach Enttäuschungen 
zu Jahresbeginn nun im Mai defini-
tiv geschockt, positiv.

Darum soll Bischof Franz-Josef das 
letzte Wort haben: „Was verkün-
den wir konkret? Nicht uns selbst, 
nicht Strukturen und Programme, 
sondern Christus als das lebendi-
ge Evangelium … Eine Kirche, die 
evangelisiert, riskiert etwas … Alles 
beginnt damit, dass Christus uns 
berührt – in seinem Wort, in den 
Sakramenten, im Gebet, in anderen 
Menschen.“

Neujahrsworte des Bischofs



214� DER FELS 7/2025

Der Weg von Nazareth nach Je-
rusalem ist gesperrt. Aufstand der 
Palästinenser. Ganz Obergaliläa ist – 
erstmals seit Gründung des Staates 
Israel – abgeriegelt. Der Bewegungs-
spielraum wird enger. Akko, sagt man, 
die Kreuzfahrerstadt am Mittelmeer, 
ist noch erreichbar. Auf der Fahrt 
dorthin ein Abstecher zu zwei jungen 
Katholiken, die eine Kaffeerösterei 
betreiben. Vor einiger Zeit waren sie 
beim Weltjugendtreffen in Rom. Die 
beiden schwärmen von diesen Tagen. 
Fotos des Papstes, von Rabin, eine 
Madonna, ein Kreuz in dem Büro, das 
wunderbar nach Kaffee duftet. Wir 
verabreden uns zu ganz viel davon 
und einem längeren Gespräch am 
Nachmittag, ahnen nicht, dass wir 
uns nicht mehr sehen werden.

Akko. Doch in einer Stunde gibt es 
eine Demonstration. Bis dahin soll-
te man tunlichst die Stadt verlassen 
haben. Zu viele Verletzte in den letz-
ten Tagen! Ein schneller Blick auf die 
Moschee. Heute lieber nicht betreten, 

meint der Wächter. Ein paar Minuten 
für die restaurierte Kreuzfahrerkirche 
auf der alten Befestigungsmauer am 
Meer. Wie schön sie ist: mittelalter-
lich streng, klar, ruhig, ein Raum für 
das Wesentliche, der hinführt zu Gott. 
Und draußen tiefblaues Wasser, das 
zum Baden einlädt, Sonne, Weite, 
glitzernde Wellen.

Im Bazar läuft ein Mädchen auf 
mich zu. Die Kleine ist drei, vier Jahre 
alt, ein Kind, das man sofort ins Herz 
schließt. „Gott soll alle Juden töten“ 
schleudert sie mir wie einen Fluch ins 
Gesicht. Ein Kind alleine in einer Gas-
se im Bazar, kein Erwachsener hat es 
gerade mit dieser Verwünschung los-
geschickt. Es hat den Hass schon tief 
in sich. Augenblicke der Hoffnungslo-
sigkeit. Wie soll hier jemals Frieden 
werden, wenn ganz kleine Kinder so 
fanatisch erzogen werden?

In letzter Minute verlassen wir die 
Stadt. Im Radio hören wir wenig spä-
ter: Fünf Verletzte in Akko. Die Fahrt 

zu unseren Kaffeeröstern ist nicht 
mehr opportun. Richtung Golan sind 
die Wege noch offen. Berge, Straßen, 
die sich wie graue Bänder um sie 
schlängeln, Wälder, eine Ebene zu 
unseren Füßen mit Blumen, Feigen, 
Olivenbäumen. Urlaubsland. Tage 
später werden hier drei israelische 
Soldaten in den Libanon entführt.

Anruf auf unser Handy, während 
wir die Landschaft bewundern und 
einmal nicht Nachrichten hören: 
Fahrt nicht zurück wie geplant; es gibt 
wieder Tote! Und dann noch vier, fünf 
Anrufe von Freunden. Hütet euch, 
fahrt nicht direkt nach Nazareth. 
Schleichwege. Wieder einmal.

Damals, in Bethlehem, das nun un-
erreichbar ist, warnte ein Engel in der 
Nacht Sankt Josef: Kehrt nicht nach 
Nazareth zurück! Die heilige Familie 
floh ins ägyptische Exil. Kehrt nicht 
nach Nazareth zurück! Damals war 
alles ganz anders. Und wir werden 
nicht verfolgt. Wir müssen uns nur 
vor unglücklichen »Zufällen« zu hüten 
suchen. Aber wir scheinen doch eine 
Art Engel in menschlicher Gestalt zu 
haben. Wir hören nur ihre Stimme. 
Unsere »Engel« tragen Handys. Viel-
leicht arbeiten sie mit den wirklichen 
unbewusst aber gut zusammen.

Nazareth. In der winzigen Kirche 
der Maroniten tauft Pfarrer Josef Issa 
die kleine Lea. Nur junge Leute sind 
gekommen. Alte Menschen können 
die über hundert steilen Stufen zu der 
Kirche in der Altstadt kaum bewäl-
tigen; die Treppen schrecken jeden 
Kranken. Viele Familienfeste, Hoch-
zeiten vor allem, müssen in der Kirche 
der Salesianer gefeiert werden, weil 
auch kein Brautkleid den Weg hinab 
heil überstehen würde.

Die Bitte der Maroniten, deren 
Kirche ständig mitbenutzen zu dür-

Ursula Zöller:

Christen in der Stadt Christi 
Die schönste Frau der Welt

Schluss

Die Kreuzfahrerfestung Akko liegt wunderschön am 
Meer und ist ein gern besuchter Anziehungspunkt. 
Wir mussten sie leider schnell verlassen.



DER FELS 7/2025 � 215

fen, führte zu einer verblüffenden 
Lösung, die des großen heiligen Don 
Bosco würdig ist. Seine Salesianer 
schenkten ihnen ein Grundstück. Auf 
ihm wird nun ein neues geistliches 
Zuhause für die Maroniten gebaut. 
Ihre Gemeinschaft zählt mit nur etwa 
1200 Menschen zu den kleinsten ka-
tholischen Kirchen in Nazareth. Ihre 
Gläubigen sind aus dem Libanon, 
mussten ohne Land, ohne Vermö-
gen, ganz neu anfangen. Flüchtlings-
schicksal eben.

Als Pfarrer lssa 1951 geboren wird, 
muss seine Mutter aus dem kleinen 
Dorf Barram an der Grenze fliehen. 
Barram wird zerstört. Ihr Sohn Josef 
geht in Jish zur Schule, dem Ort, aus 
dem die Eltern des heiligen Paulus 
stammen. Josef träumt davon, Pries-
ter zu werden, wagt aber kaum, darü-
ber zu sprechen, weil ein Bruder gera-
de das Studium aufgegeben hat und 
man Josef im Seminar nun vielleicht 
nicht mit offenen Armen aufnehmen 
wird. Seine Großmutter sieht das 
anders. „Jede Hand“, sagt sie ihrem 
Enkel schlicht, ,,hat fünf Finger und 
jeder Finger ist anders.“

Im Seminar sieht man das genau-
so. 1977 wird Josef Issa nach dem 
Theologiestudium an der Universität 
der Propaganda Fide in Rom Priester. 
Sein maronitischer Bischof allerdings 
kann ihn nicht weihen. Es herrscht 
Krieg zwischen Israel und Libanon. 
Der lateinische Bischof in Jerusalem 
legt dem zukünftigen Priester der mit 
Rom unierten maronitischen Kirche 
die Hände auf.

Bis heute kann ihm der maroniti-
sche Bischof auch keinerlei Geld für 
seinen Lebensunterhalt geben. Der 
Pfarrer unterrichtet in zwei Schulen, 
um sich zu ernähren und alle Aktivi-
täten seiner Gemeinde zu finanzie-
ren. Und doch hat sich der Traum des 
Jungen von der Grenze erfüllt, der den 
Priester seiner kleinen Gemeinde in 
Jish gerne hatte, der ihn auf vielen sei-
ner Wege begleiten und von ihm ler-
nen durfte, wie schön es ist, Priester 
zu sein. Heute kümmert sich Pfarrer 
Issa genauso wie er um seine Minist-
ranten, versucht, seinen 120 Pfadfin-
dern die Freude am Glauben zu ver-
mitteln, bereitet die Kinder selbst auf 
die Erstkommunion vor. Aber er hat 
Angst, dass er sie und die alten Leute 
verliert, wenn sie nicht bald eine Kir-

che haben, die für sie gut erreichbar 
ist.

Jeden Abend besucht er eine an-
dere Familie seiner Gemeinde. Wenn 
jemand länger nicht zur heiligen Mes-
se kommt, fragt er vorsichtig aber mit 
dem Interesse dessen, der auf nie-
manden verzichten will, nach dem 
Grund. Das Gleichnis vom Guten 
Hirten drängt sich auf. Das fehlende 
Schaf ist immer das wichtigste.

Manchmal hat Pfarrer Issa auch 
fremde Schafe in seinem Stall. Am 
17. Januar, dem Fest des heiligen An-
tonius, den Maroniten und viele Mos-
lems verehren, erscheinen vor seiner 
Kirche lauter kleine »Mönche«. Die 
Mädchen und Jungen tragen Kutten 
wie einst Antonius. Zwei müssen sie 
haben, denn bis zu ihrem offiziellen 
Austritt ein paar Tage später spielen 
die fröhlichen Kuttenträger damit auf 
der Straße, essen Spinat und andere 
gefahrgeneigte Köstlichkeiten und 
verteilen Milch oder Kakao ungleich-
mäßig aber altersgemäß über ihr Eh-
rengewand. Die Mönche auf Zeit, die 
ein Gelübde ihrer Eltern – die Bitte um 
die Geburt eines Kindes oder um Hei-
lung von einer schlimmen Krankheit 
– oder nur eine schöne alte Tradition 
erfüllen, haben ja noch nicht die ge-

setzte Art des heiligen Wüstenvaters.

Unter den Kuttenträgern sind auch 
kleine Moslems, die St. Antonius viel 
verdanken. Pfarrer Issa erzählt von 
der Muslimin, die er weinend in seiner 
Kirche fand. Ihr Mann hatte mit Schei-
dung gedroht, wenn sie nach sechs 
Mädchen nicht einen Jungen zur Welt 
bringe. Sie bekam ihn, wurde nicht ge-
schieden, kam zurück zu St. Antonius, 
um sich zu bedanken. Sie wird ihren 
Sohn vielleicht nicht zum Gegner von 
Juden und Christen erziehen ...

Auf dem Hügel von Nazareth, auf 
dem die Kirche der Maroniten er-
steht, weil Pfarrer Issa bauen muss, 
wenn er seine Gemeinde nicht ver-
lieren will, sehen wir den Rauch ei-
ner brennenden Barrikade in den 
Himmel steigen. Gerade dieses 
Land, das Land Jesu, müsste das 
friedlichste von allen sein. Doch es 
ist von Hass zerrissen. Walid Haj, der 
Architekt, der hier kostenlos arbeitet, 
zitiert die Engel über dem Hirtenfeld 
in Bethlehem in jener einzigartigen 
Nacht. Sie verkündeten „Friede den 
Menschen guten Willens.‘

Die Christen in Nazareth sind sol-
che Menschen, der Stadt der schöns-
ten Frau der Welt. 

Die Kirche der Maroniten ist wegen der vielen Treppen 
nur für junge Leute erreichbar. Schade, wenn eine 
Taufe ohne Großeltern und andere Ältere sein muss.



216� DER FELS 7/2025

José Filiberto Velázquez Florencio wirkt 
furchtlos. Aber der Priester, den alle nur 
Pfarrer Fili nennen, kennt auch verzweifelte 
Momente: „Ich weine oft, aber mich tröstet 
das Wissen, dass ich nicht allein bin und 
Gott für mich sorgt.“

Pfarrer Fili leitet im Bistum Chilpancingo-
Chilapa im Süden von Mexiko ein Zentrum 
für Betroffene der Bandengewalt. Sie ist 
im ganzen Land allgegenwärtig. „Ich fühle 
mich hier wie ein Kriegsseelsorger“, sagt 
Pfarrer Fili. Im Jahr 2022 hatte ihn ein Ge-
meindepfarrer um Hilfe gebeten, in dessen 
Kirche über 500 Gläubige Zuflucht vor der 
Bandengewalt suchten. Pfarrer Fili begann, 
humanitäre Hilfe für sie auf die Beine zu 
stellen und ihre Berichte über die erlebte 
Gewalt zu dokumentieren, um so die Täter 
ausfindig zu machen. 

Er vermittelt zwischen Behörden, Bevölke-
rung und kriminellen Banden, die haupt-
sächlich vom Menschen- und Drogenhan-
del leben. So möchte er mäßigend auf sie 
einwirken, auch wenn es ständige Lebens-
gefahr bedeutet – für Pfarrer Fili, aber auch 
für die anderen Seelsorger Mexikos. In den 
vergangenen 18 Jahren wurden dort 40 
Priester ermordet, so viele wie in keinem 
anderen Land Lateinamerikas.

Über seine Arbeit und was ihm trotzdem 
Kraft gibt, hat Pfarrer Fili gesprochen, als er 
im Januar den deutschen Zweig des welt-
weiten katholischen Hilfswerks „Kirche in 
Not“ (ACN) besucht hat.

Pfarrer Fili, erzählen Sie uns 
etwas über sich und Ihre Situation.

Ich bin Priester und 48 Jahre alt. Ich habe in den USA 
mit dem Theologiestudium im Priesterseminar be-
gonnen. Dann bin ich nach Mexiko zurückgekehrt und 
wurde dort mit einer sehr schwierigen Realität kon-
frontiert, die viele Menschen durchleben. Es geht um 
die „Krise des Verschwindenlassens“. Menschen, die 
entführt wurden, verschwinden in diesem fast endlo-
sen Krieg, der 2006 begonnen und fast 400 000 Todes-
opfer gefordert hat. Über 100 000 Menschen gelten als 
vermisst.

Sie sprechen von einem Krieg. 
Was für ein Krieg ist das?

Als ich in den USA studierte, habe ich erfahren, dass 
im Bundesstaat Guerrero im Süden von Mexiko über 
Nacht 43 Studenten spurlos verschwunden waren. Für 
mich war das eine schockierende Nachricht, wie das 
in Mexiko passieren konnte. Das hat mir gezeigt, dass 
wir einen „inneren Krieg“ haben. Unsere Politiker nen-
nen ihn nicht so. Offiziell spricht niemand von einem 
Krieg.

Aber die Menschen erleben ihn, diesen Krieg, bei dem 
neue Technologien wie Drohnen zum Einsatz kom-

Mexiko: „Die Kirche ist 
die einzige Institution, 
der die Menschen vertrauen“

Pfarrer Fili verteilt Lebensmittel an 
bedürftige Personen in Guerrero.



DER FELS 7/2025 � 217

men. Die Banditen sind mit Bomben bewaffnet, und 
unschuldige Menschen kommen zu Schaden. Die An-
griffe vor Ort richten in Schulen, Krankenhäusern und 
sogar in Kirchen Schäden an. Und mit dieser Realität 
bin ich konfrontiert worden. Ich erlebte diese Dimensi-
on erst, als ich anfing, in die Städte zu reisen, die fast 
vollständig von organisierten Verbrecherbanden kont-
rolliert werden.

„Wir sind zu weit weg von Gott und zu 
nah an den Vereinigten Staaten“

Sind diese organisierten Verbrecher-
gruppen also ein Staat im Staat?

Die jahrelange Korruption hat es diesen Gruppen er-
möglicht, zu wachsen und sich in den Gemeinden und 
der Gesellschaft zu verwurzeln. Das hat Auswirkungen, 
denn die Wirtschaft dreht sich um diese Art von Ge-
schäft. Wir stehen vor der Herausforderung, so nah an 
den Vereinigten Staaten zu leben, mit dieser riesigen 
Bevölkerung, die Drogenproduktion verlangt – Kokain, 
Heroin und auch Fentanyl, das eigentlich als Schmerz-
mittel dient. Das ist unser Dilemma. 

Wir haben ein Sprichwort: „Wir sind zu weit weg von 
Gott und zu nah an den Vereinigten Staaten.“ Das 
bringt Probleme mit sich und wirkt sich auf das Leben 
der Menschen, die Wirtschaft und die Korruption der 
lokalen Behörden aus. Wir vertrauen den Behörden 
und dem Justizsystem nicht mehr. Wir müssen neue 
Wege finden, um dieses zerstörte soziale Gefüge wie-
der aufzubauen.

Die organisierte Kriminalität ist der 
fünftgrößte Arbeitgeber in Mexiko. Es sind also 
nicht einfach irgendwelche Gangster. Sie sind 
Teil der Gesellschaft. Wer sind diese Leute?

Die Abwesenheit der Staatsgewalt hat dazu geführt, 
dass die Anführer fast alle alltäglichen Angelegen-
heiten der Menschen regeln und die Städte regieren. 
Wenn man einen Streit mit einem Nachbarn hat, geht 
man nicht zur Polizei oder in die Kirche, sondern zum 
örtlichen Mafiaboss, und der kümmert sich darum. Die 
Kartelle gehören nun zum Alltag. Sie sind in dieses 
Machtvakuum eingedrungen: in die Abwesenheit von 
staatlicher Regierung, in die Abwesenheit von Recht, 
Gerechtigkeit und Sicherheit. 

Also jeder kennt diese Mafiabosse?

Ja, wir kennen sie. Sie kommen zur heiligen Messe 
und bitten uns, ihre Kinder zu taufen. Und dazu kann 
man nicht einfach Nein sagen. Wir wissen, wer diese 
Menschen sind, und wir müssen in Zeiten fehlender 
Staatsgewalt manchmal mit ihnen in Dialog treten, 
besonders wenn sie sich bekämpfen. Dadurch ist die 
Kirche zu einer Vermittlerin geworden. 

Lernen, neu Kirche zu sein

Wie kann man sich diese 
Vermittlerrolle der Kirche vorstellen?

Wir begannen, Dialoge zu fördern, wenn zwei Men-
schen unserer Meinung nach nicht über ihre Probleme 
sprechen können. Wir versuchen, sie zu solchen Dia-
logen einzuladen. Wir können etwas verändern. Wir 
lassen sie „Verträge“ schließen. Diese Verträge dauern 
zunächst drei bis sechs Monate, bewirken aber dann 
große Veränderungen im Leben der Menschen, weil sie 
den Krieg und die Morde beenden. 

Wir lernen auf diese Weise neu, Kirche zu sein: mit den 
leidenden Menschen, mit den Gewalttätern und mit ei-
ner Nation, die nun von der internationalen Politik her-
ausgefordert wird. Wir haben eine neue Amtszeit von 
Präsident Donald Trump. Er hat großen Druck auf die 
Politiker ausgeübt, auf die Einwanderer, die Geld nach 
Mexiko schicken und so dazu beitragen, die Armut zu 
lindern. Wir stehen also vor schwierigen Zeiten, aber 
wir sehen neue Wege zum Wiederaufbau unserer Na-
tion. 

Ich denke, der Glaube ist das Einzige, was uns all die 
Jahre und Jahrzehnte geholfen hat. Selbst die Heraus-
forderungen, denen wir heute gegenüberstehen, wie 
die Gewalt und die politische Ungerechtigkeit, haben 
uns dazu gebracht, weiter für eine bessere Zukunft zu 
arbeiten.

Wie ein Priester unter Lebensgefahr 
im Bandenkrieg vermittelt

José Filiberto Velázquez Florencio, 
Seelsorger in Mexiko.



218� DER FELS 7/2025

Sie stehen in Kontakt mit den Banditen, 
aber auf der anderen Seite auch mit der 
Polizei, die manchmal auch korrupt ist. 
Wie bewegen Sie sich zwi-
schen den beiden Seiten?

Wir als Kirche sind die einzige Institution, der man mo-
ralisch vertrauen kann. Deshalb kommen beide Seiten 
zu uns, um mit uns zu sprechen. Wenn zum Beispiel 
jemand getötet wurde oder etwas ähnlich Schlimmes 
passiert ist und die Polizei etwas herausfinden will, ru-
fen sie mich an. Ich habe dann die Aufgabe, Kontakt 
mit der anderen Seite aufzunehmen und zu fragen, 
was sich ereignet hat. 

Also die Kirche vermittelt und versucht, 
der Gewalt auf den Grund zu gehen?

Das ist etwas, was wir jetzt aufgrund dieser gewalttäti-
gen Krise tun – einer Krise, die keine andere Institution 
bewältigen kann. Das ist eine Herausforderung für uns. 

Wir haben in Mexiko auch so genannte „dialogos na-
tionales“, nationale Dialoge, initiiert. Dabei lernen wir 
neue Methoden, um als Volk zusammenzukommen. 
Ich denke, dass Egoismus, die Individualität und all 
diese Dinge haben unsere Spiritualität zerstört, unser 
Verständnis davon, was es bedeutet, Christ zu sein, 
was es bedeutet, Brüder und Schwestern zu sein. Wir 
wollen durch diesen Dialog untereinander, mit unseren 
Nachbarn, mit der Polizei, mit den Politikern, ja sogar 
mit den Kriminellen zu Verständnis und mitfühlender 
Vergebung gelangen.

„Ein Mordanschlag auf mich 
kann jederzeit passieren“

In dieser Vermittlerrolle liegt auch eine 
große Gefahr. Die Kriminellen könnten fürchten, 
dass Sie sie an die Behörden verraten. Mexiko 
gilt nach wie vor als eines der Länder, in dem 
weltweit die meisten Priester ermordet werden.

Ich möchte da an einen Mitbruder erinnern, Pater Mar-
cello. Er war Priester aus der Diözese San Cristóbal de 
Las Casas im Bundesstaat Chiapas im äußersten Sü-
den Mexikos. Er wurde im vergangenen Oktober ermor-
det. Er war Vermittler zwischen den Konfliktgruppen, 
zwischen der Regierung und mehreren Banden. Einer 
dieser Gruppen gefiel das Ergebnis nicht. Sie beschlos-
sen, ihn zu töten, nachdem er am Sonntag die heilige 
Messe beendet hatte. Sie warteten vor der Kirche auf 
ihn und töteten ihn. 

So etwas kann auch mir jederzeit passieren. Bei Kämp-
fen zwischen den Gruppen rufen mich manchmal 
Priester an und bitten mich um Unterstützung. Sie fra-
gen dann: „Was soll ich tun, wenn ich in so einen Krieg 
gerate? Wenn Leute aus der eigenen Gemeinde von 
bewaffneten Gruppen oder von mit Bomben bestück-
ten Drohnen angegriffen werden?“ Sie wissen nicht, an 
wen sie sich wenden sollen. Sie wissen nicht, was sie 
tun sollen. Das Einzige, was sie tun können: Jemanden 
anrufen, dem sie vertrauen.

Sie selbst wurden bereits zweimal 
entführt. Warum und wie lief das ab?

Ich bin ganz unvermittelt mitten in diesem Konflikt ge-
landet. Mitbrüder hatten mich um Rat gefragt. Ich bin 
hingefahren, um mir ein Bild von der Lage zu machen. 
Da wurde ich für mehrere Stunden von einer dieser 
Konfliktgruppen entführt. Sie dachten, ich würde einer 
anderen Gruppe helfen oder Waffen mitbringen. Fast 

Demonstrantinnen in San Cristóbal 
de las Casas fordern Frieden.

Mädchen bei einem Gottes-
dienst im Bistum Papantla.



DER FELS 7/2025 � 219

hätten sie mich getötet, aber ich wartete, bis sich die 
Lage klärte und ich freigelassen wurde. 

Die Regierung begann, meine Sicherheit zu schützen. 
Aber diese Maßnahmen waren wirkungslos. Sie gaben 
mir nur einen kleinen Panikknopf, den man drückt, und 
jemand ruft an und fragt dich, ob alles in Ordnung ist. 
Aber das funktioniert an den meisten Orten nicht, an 
denen ich unterwegs bin, weil die Telefoninfrastruktur 
unzureichend ist. 

Vor einem Jahr wurde auf mich geschossen, als ich 
im Auto unterwegs war. Ich blieb unverletzt und konn-
te entkommen. Danach stellte mir die Regierung vier 
Leibwächter zur Verfügung. Wenn ich also wieder in 
Mexiko ankomme, erwarten mich am Flughafen vier 
Leibwächter mit einem kugelsicheren Auto. Das ist 
die Realität, mit der ich jeden Tag leben muss. Und 
das schränkt meine seelsorgerische Arbeit ein. Es 
gibt Orte, die ich nicht mehr besuchen kann. Das ist 
einfach so. Aber ich muss weitermachen mit dieser 
Aufgabe.

Schlauer sein als die „bösen Jungs“

Woher nehmen Sie die Kraft, 
dennoch mit Ihrer Arbeit als 
Seelsorger und Vermittler weiterzumachen?

Die Menschen geben mir Kraft. Ich denke an die Opfer, 
die Überlebenden, die Mütter, die ihre Kinder verloren 
haben, ihre Familien, die sie weiterhin suchen, und an 
ihren Glauben. Es ist kein intellektueller Glaube. Es ist 
ein einfacher Glaube, aber sehr authentisch. Sie ha-
ben sogar denen vergeben, die ihre Angehörigen ver-
schwinden ließen. Allein dieses Zeugnis, das sie mir 

Herz-Jesu-Prozession in San 
Cristóbal de las Casas.

geben, ist eine Lehre. Das motiviert mich, weiterhin bei 
ihnen zu bleiben.

Manchmal habe ich nicht genügend Mittel, um sie zu 
unterstützen. Ich habe nicht alle materiellen oder gar 
rechtlichen Möglichkeiten. Es sind die kleinen Dinge, 
die ich für sie tun kann: einfach an ihrer Seite sein. Das 
macht den Unterschied.

Wie können Menschen aus dem 
Ausland sie unterstützen? Viele 
befürchten ja, dass das Geld wegen der 
Korruption gar nicht bei Ihnen ankommt.

2008 haben wir eine Menschenrechtsorganisation 
gegründet, die den Betroffenen rechtliche, psycholo-
gische und pädagogische Unterstützung bietet. Wir 
haben in unserer Diözese auch viele Mess-Stipendien 
erhalten. Das hat uns, den Priestern, sehr geholfen, un-
sere Arbeit zu machen.

Dadurch können Sie sicher sein, dass Ihre Spende nicht 
verloren geht. Wir kümmern uns um alle technischen 
und treuhänderischen Angelegenheiten, um diese Ar-
beit fortzusetzen. Ich glaube, die „bösen Jungs“ sind 
clever. Korruption hat viele Wurzeln. Aber wir müssen 
auch Gutes tun. Also müssen wir besser sein als sie. 
Machen wir weiter unsere gute Arbeit.

KIRCHE IN NOT, Lorenzonistraße 62, 81545 
München, Telefon: 089 / 64 24 88 80, 
E-Mail: kontakt@kirche-in-not.de
Spendenmöglichkeit: Empfänger: KIRCHE IN NOT
LIGA Bank München
IBAN: DE63 7509 0300 0002 1520 02
BIC: GENODEF1M05



220� DER FELS 7/2025

Auf 
dem 

Prüfstand

Zum neuen Papst Leo XIV.

Habemus papam – wir haben ei-
nen neuen Papst, Leo XIV. Die Leute 
fragen: Wer ist Leo XIV.? Im Ge-
spräch von Guido Horst mit Kurien-
kardinal Kurt Koch erläutert der Kar-
dinal seine Erfahrungen, aufgrund 
der Zusammenarbeit an der Kurie 
mit Kardinal Prevost: „Ich habe ihn 
immer als sehr liebenswürdigen, 
freundlichen, umgänglichen, intelli-
genten und sehr klugen Mann erlebt. 
Und ich bin überzeugt, dass er diese 
hervorragenden Eigenschaften in das 
Papstamt einbringen wird“ …

Beim Gespräch mit den Kardinä-
len hat der neue Papst seinen Namen 
damit begründet, dass wir wieder, 
wie zu den Zeiten bei Leo XIII., eine 
soziale Revolution zu bewältigen 
haben, die diesmal von der Entwick-
lung der künstlichen Intelligenz (KI) 
ausgeht. Kardinal Koch fügt im In-
terview hinzu … „Nach meiner Erin-
nerung ist während der beiden letzten 
Synodenversammlungen in Rom viel 
über KI gesprochen worden, und da 
war Kardinal Prevost dabei.“ 

Thomas Rusche hat sich mit der 
Namensgebung („Der Papst rückt 
die neuen Dinge ins Zentrum“) wei-
ter beschäftigt. Während sich Leo 
XIII. mit den Verwerfungen der in-
dustriellen Revolution in der ersten 
Sozialenzyklika der Kirche „Rerum 
novarum“ auseinandergesetzt hat, 
beschäftigt sich Leo XIV. mit den 
neuen Gefahren, die von der künst-
lichen Intelligenz ausgehen: Durch 
„Eine Flut elektronisch gefälschter 
Bilder und Nachrichten, die von ech-
ten menschlichen Erzeugnissen nicht 
mehr zu unterscheiden sind, werden 
die Menschen verwirren und führen 
zu einer Krise der Wahrheit“. In ei-
ner Welt, in der „Technologie, Geld, 
Erfolg, Macht und Vergnügen“ do-
minieren, so warnt Papst Leo XIV., 
„werde der Sinn des Lebens verraten, 
die Würde des Menschen verletzt 
und sein göttliches Antlitz auf ei-
nen Algorithmus reduziert. Dadurch 
würde das spezifisch menschliche 
durch KI ausradiert … KI darf nicht 
zum Privileg der Wohlhabenden wer-
den … Die chancenreiche Technolo-
gie der KI muss allen offen stehen … 
Konzerne in führenden Industriena-
tionen sammeln Daten und Patente, 
während ärmere Regionen mit res-
sourcenintensiven Rohstoffbetrieben 

als Zulieferer der Tech-Giganten die 
ökologischen und sozialen Risiken 
tragen, ohne faire Gegenleistungen 
zu erhalten … Mit dem Pontifikat 
von Leo XIV. werden die neuen 
Dinge des 21. Jahrhundert ins Zen-
trum einer breiten gesellschaftlichen 
Diskussion gerückt“ … (Tagespost, 
15.5.25.).

Papst Leo XIV. kann sich der 
weltweiten Zustimmung erfreuen. 
Wer zwischen den Zeilen lesen kann, 
wird nicht übersehen, dass Leo XIV. 
auch schon vereinnahmt wird, wenn 
es z.B. heißt „Er hört zu und urteilt 
nicht“ (Die Zeit, Nr. 20, 15.5.25, S. 
55). Um die katholische Kirche mit 
1,4 Mrd. Katholiken zusammenzu-
halten, muss Leo XIV., wie jede Füh-
rungskraft, darauf achten, ob die auf-
kommenden Geistesströmungen dem 
Willen Jesu und der Lehre der Kirche 
entsprechen.

Leo XIV. sprach sich für die „zen-
trale Rolle“ der Pressefreiheit aus. Er 
rief zu einem verantwortungsvollen 
Journalismus auf … „Er forderte die 
Freilassung der weltweit inhaftier-
ten über 360 Journalisten!, denn nur 
informierte Menschen können freie 
Entscheidungen treffen“ (Die Tages-
post, 15.05.25).

Guido Horst fragt in seinem o.a. 
Interview mit Kardinal Koch auch 
„Was versteht ein Missionar aus 
dem Orden der Augustiner unter 
»Synodaler Kirche«“? Darauf erwi-
dert Kardinal Koch: „Am Abend der 
Wahl hat Papst Leo XIV. bereits den 
Schlüssel dafür gegeben, mit dem Zi-
tat: »Mit euch bin ich Christ, für euch 
bin ich Bischof (Augustinus)«. Die-
se Spannung zwischen Mit-sein und 
Für-sein ist m.E. eine sehr konzise 
Form für das, was man unter Syno-
dalität verstehen kann. Dabei handelt 
es sich um eine Spannung, die durch-

getragen werden muss … »Mit euch 
bin ich Christ, nämlich aufgrund der 
Taufe und für euch bin ich Bischof, 
nämlich aufgrund der Weihe«. Das 
bringe gut zum Ausdruck, dass der 
Bischof zusammen mit den Gläubi-
gen auf dem Weg ist, aber eine be-
sondere Verantwortung für sie trägt“. 
Guido Horst insistiert weiter: „In 
Deutschland wird selbst vom Vorsit-
zenden der deutschen Bischofskon-
ferenz gesagt »Leo XIV. sei ein sy-
nodaler Papst, das sei der Papst einer 
synodalen Kirche, er stehe also voll 
hinter dem Synodalen Weg«“. Dazu 
Kardinal Koch: … „Ich finde es vor-
eilig und schwierig, wenn man den 
neuen Papst nun ganz für den »Syn-
odalen Weg« in Deutschland verein-
nehmen will und damit die kritischen 
Bedenken, die er früher geäußert hat, 
ausblendet. Denn, wenn zwei den-
selben Begriff verwenden, ist noch 
keineswegs klar, dass sie darunter 
dasselbe verstehen. Das Konzept des 
»Synodalen Weges« in Deutschland 
ist nach meiner Wahrnehmung nicht 
einfach identisch mit dem, was Papst 
Franziskus unter Synodalität verstan-
den hat und Papst Leo darunter ver-
steht“. 

Von 2020 bis 2023 fanden fünf 
Synodenversammlungen statt. U.a. 
wurde dabei eine Neubewertung 
der Sexualmoral, die Öffnung des 
sakramentalen Weiheamtes, die Lo-
ckerung des Pflichtzölibats und der 
Machtabbau der klerikalen Kirche 
gefordert.

Die Forderung, die kirchliche Se-
xualmoral zu ändern, erinnert an den 
Brief des heiligen Paulus an die Rö-
mer, wo es u.a. heißt: „Sie wähnten 
weise zu sein und wurden zu Toren… 
Darum überließ sie Gott der Unrein-
heit ihres Herzens   bösen Gelüsten: 
Sie schändeten gegenseitig ihren 
Leib, weil sie der Lüge anstelle der 
Wahrheit folgten … So gab denn 
Gott sie schmählichen Leidenschaf-
ten preis: Ihre Frauen verloren sich 
im widernatürlichen Umgang, statt 
des natürlichen, ebenso setzten die 
Männer die natürliche Beziehung zur 
Frau aus und entbrannten in zügello-
sen Begehren zueinander“ … Röm. 
1, 18, 24-25.

Deutsche Bischöfe und Laienver-
treter „gehen davon aus, dass der 
»Synodale Weg« in Deutschland 
nach der Wahl von Leo XIV. weiter-
gehen wird. Das wurde auf dem vier-
ten bundesweiten Treffen in Magde-



DER FELS 7/2025 � 221

burg deutlich“. Der Vorsitzende der 
deutschen Bischofskonferenz (DBK) 
sprach nach der Wahl von Leo XIV.: 
„Wie gut, dass wir einen neuen Papst 
haben. Der verstorbene Papst Fran-
ziskus habe durch sein Charisma vie-
le neue Entwicklungen angestoßen. 
Das muss in gute Bahnen kommen 
… Leo wisse, dass die Kirche in un-
terschiedlichen Kulturen lebe. Ein-
heit ist nicht Einheitlichkeit, sondern 
ein harmonisches Miteinander vieler, 
differenzierter Unterschiedlichkei-
ten. Synodalität sei ein Prozess des 
Steuerns und der Umkehr in Deutsch-
land und der gesamten Weltkirche“. 
Der DBK-Vorsitzende Bischof Bät-
zing meint hier wohl, dass die katho-
lische Kirche in der Weltkirche ihre 
eigenen Wege gehen könne und auch 
mit dem „Synodalen Rat“ gehen will. 
Die Einführung und Umsetzung des 
„Synodalen Rates“ ist aber von Rom 
deutlich untersagt worden. 

„Generell muss man annehmen, 
dass Deutschland schon lange nicht 
mehr im Fokus geokirchlichen Inte-
resses steht … Ansonsten gelten wir 
als Sanierungsfall … Sollte sich Leo 
XIV., den alle als einen Mann des Di-
alogs beschreiben, auf das politische 
Spiel (des Synodalen Weges) einlas-
sen, ist er verloren“. (Bernhard Meu-
ser, Tagespost 15.5.25)

Hubert Gindert

Prominente, die man für seine 
Vorhaben brauchen kann

Medien rücken u.a. Leute des 
Ethikrates in den Vordergrund, wel-
che brauchbar sind für eine weitere 
Liberalisierung der Abtreibung und 
der aktiven Sterbehilfe.

Eine solche Person ist Alena 
Buyx. Sie war von 2020 bis 2024 
Vorsitzende des Deutschen Ethikra-
tes. Buyx ist Professorin für Ethik 
der Medizin und Gesundheitstech-
nologien. 2024 erhielt sie das Bun-
desverdienstkreuz. Am 25.03.2025 
gab sie der Augsburger Allgemeinen 
Zeitung ein Interview „Ich bin doch 
nicht wahnsinnig“. Die erste Frage 
des Interviews lautete: … „Sie gehen 
der Frage nach, wie Entscheidungen 
über Leben und Tod ethisch getroffen 
werden können. Fangen wir bei der 
Entstehung des Lebens an. Die Prä-
nataldiagnostik kommt immer häufi-
ger zum Einsatz. Führt das zu einer 
Stigmatisierung von Menschen mit 
Behinderung“?

Dazu Alena Buyx: „Das soge-
nannte Kränkungsargument besagt, 
dass werdende Eltern, die sich nach 
einem entsprechenden Befund bei 
der Pränataldiagnostik entscheiden, 
eine Schwangerschaft abzubrechen, 
damit auch eine Abwertung von 
Menschen mit Behinderung zum 
Ausdruck bringen, die sich dadurch 
gekränkt fühlen können“.

Der problematische Ausdruck 
liegt in „werdende Eltern“. Sie sind 
bereits Eltern geworden!

Frage zwei lautet: „Aber Frau-
en und Paare, die sich für einen 
Schwangerschaftsabbruch entschei-
den, haben doch gar nicht die Ab-
sicht, Menschen mit Behinderung zu 
kränken“ … 

Dazu Buyx: „Richtig. Wer sich in 
einem solchen Fall für den Schwan-
gerschaftsabbruch entscheidet, 
macht lediglich Gebrauch von sei-
nem Recht auf reproduktive Selbst-
bestimmung. Aber wenn – aufgrund 
von pränataler Diagnostik – immer 
weniger Kinder mit bestimmten Be-
hinderungen geboren werden, kann 
das dazu führen, dass Menschen mit 
Behinderung und ihre Familie stärker 
stigmatisiert werden … Sie werden 
gefragt: »Warum haben sie das denn 
nicht verhindert? Das wäre ja nun 
wirklich nicht nötig gewesen«“.

Die Professorin mit dem Bundes-
verdienstkreuz spricht vom „selbst-
verständlichen Recht auf reproduk-
tive Selbstbestimmung“. Sie kennt 
offensichtlich nicht die gültige 
Rechtsauffassung, dass Abtreibung 
„rechtswidrig aber straffrei“ ist. Da-
mit kann sie Eltern, die ihrem Kind 
das Lebensrecht nicht vorenthalten, 
nicht zustimmen.

Auf die Frage: „Was kann dagegen 
getan werden“? sagt Buyx: … „Wir 
müssen für ein Gesellschaftsklima 
sorgen, das Vielfalt toleriert“. D.h. 
wohl, dass Abtreibung frei gegeben 
wird.

Die übrigen Fragen beziehen sich 
auf Chips, die ins Gehirn implantiert 
werden, um z.B. Parkinsonerkran-
kung mithilfe der künstlichen Intel-
ligenz zu heilen. Eine weitere Frage 
bezieht sich auf die 11% Sterbenden, 
die am Lebensende unter künstlicher 
Beatmung sterben. Buyx sagt dazu: 
„Aber wir sollten alle ein bisschen 
mehr darüber nachdenken, wie wir 
unser Leben und … unser Lebensen-
de gestalten wollen“. Die Frage des 
Interviewers lautet: „Sollte die aktive 

Sterbehilfe auch in Deutschland le-
galisiert werden“? Dazu Buyx: „Ich 
halte aktive Sterbehilfe für ethisch 
begründbar. Dennoch plädiere ich 
nicht dafür, sie in Deutschland einzu-
führen“. Der Interviewer fragt: „Was 
spricht für die aktive Sterbehilfe“? 
Buyx: „Vor allem die Selbstbestim-
mung, das Argument ich will mög-
lichst selbst bestimmen wo und wann 
ich sterbe … denn in einer freiheit-
lichen Demokratie ist Selbstbestim-
mung ein sehr hohes Gut“.  Der Inter-
viewpartner: „Warum plädieren sie 
dennoch nicht für die Legalisierung 
der aktiven Sterbehilfe“? Buyx: „Bei 
der aktiven Sterbehilfe … ermächtigt 
der Patient den Arzt, dies zu tun. Die 
sogenannte Tatherrschaft liegt damit 
beim Mediziner. Viele Kollegen sa-
gen: Töten soll prinzipiell nicht Teil 
unserer Praxis sein. Andere sagen, 
die übertragene Verantwortung sei 
einfach zu groß, andere haben Angst 
vor einem Normalisierungseffekt. 
Sie befürchten, dass ältere und kran-
ke Menschen, die aktive Sterbehilfe 
als einfachen Ausweg sehen könn-
ten, um Krankheit und Pflegebedürf-
tigkeit zu entgehen oder sich sogar 
gesellschaftlich unter Druck gesetzt 
fühlen könnten, aktive Sterbehilfe in 
Anspruch zu nehmen“. 

Das Argument der Frau Buyx ist 
die Tatherrschaft. Die Tatherrschaft 
ist aber auch gegeben, wenn ein Arzt 
bei der Abtreibung mitwirkt.

Unser Leben wird nicht von den 
Politikern und den ihnen vorge-
schützten Vertretern eines Ethikrats 
geschützt, sondern nur von Leuten 
von der Statur des Bischofs Amb-
rosius von Mailand. Ambrosius trat 
dem mächtigen römischen Kaiser 
Theodosius entgegen als er nach der 
Niederwerfung eines Aufstands, bei 
dem rund 15.000 Bürger den Tod 
fanden, den Dom betreten wollte, 
um in einem Gottesdienst mitzufei-
ern. Ambrosius verwehrte ihm das 
mit den Worten: „Die Größe seines 
Reiches und die korrupte Ausübung 
der absoluten Macht mögen ihn dar-
an gehindert haben, die Größe seines 
Verbrechens zu erkennen. Aber unter 
dem Purpur steckt nur ein Mensch, 
dessen Körper bestimmt ist, sich in 
Asche aufzulösen und dessen Leben 
zu Gott zurückkehren wird, der es 
ihm gegeben hat. Tue Buße bevor du 
wieder in die Herde der Gläubigen 
zurückkehrst“. �

� Hubert Gindert



222� DER FELS 7/2025

Titelbildbeschreibung

Maria Heimsuchung

In der Kirche San Biagio in Lendi-
nara (Venetien) hängt das Bild „Mariä 
Heimsuchung“, welches der Renais-
sancemaler Dosso Dossi (um 1469 - 
1542) um 1525 malte.
Das Bild ist auf Symmetrie kompo-
niert: Maria und Elisabeth schreiten 
in fast gespiegelter Haltung aufeinan-
der zu. Hinter den Frauen stehen ihre 
alten Männer Zacharias und Joseph. 
Sie wirken wie ein Rückgrat ihrer 
Frauen. Hinter diesen begrenzt rechts 
bewachsener Felsen und links Haus-
architektur das Blickfeld. Dazwischen 
öffnet sich, wie ein Fenster, ein Aus-
blick in eine italienische Landschaft. 
In dieser befinden sich in der Mitte 
zwei zeitgenössische Männer. Man 
hat den Eindruck, dass sie nur aus 
Symmetriegründen hier stehen.
Während das Gesamtbild also auf 
Symmetrie angelegt ist, bringen De-
tails Spannung in das Bild. Beide 
Frauen blicken sich verständnisvoll 
an. Ihre Köpfe sind leicht geneigt. 
Die ältere Elisabeth spricht, die jun-
ge Maria hört zu. Elisabeths Hände 
sind zum Empfang auseinanderge-
breitet. Die rechte Hand von Maria 
ist grüßend und gebend, ihre linke 
Hand rafft ihren Mantel zurück, da 
sie die Gehende ist. Die Schwan-
gerschaften werden, besonders bei 
Elisabeth, durch den üppigen Falten-
wurf des Mantels überspielt. Auch 
in der Farbigkeit sind beide Frauen 
aufeinander abgestimmt. Elisabeth 
trägt ein grünes Kleid, als Zeichen 
der Hoffnung, Maria ein rotes Kleid, 
als Zeichen der Liebe. Elisabeth hat 
einen roten Umhang. Dieser ist etwas 
blass, um nicht zu sehr in Kontrast 
zu ihrem grünen Gewand zu treten 
und auch den Unterschied der beiden 
Frauen hervorzuheben. Das Blau von 
Mariens Umhang strahlt Ruhe und 
Sanftmut aus. Dieses Prinzip des Un-
terschieds in der Gleichheit zeigt sich 
auch in der Kopfbedeckung beider 
Frauen und bei den Männern im Rü-
cken ihrer Frauen. Joseph hält einen 
Stock, da er mit Maria übers Gebirge 
ging. Er lehnt sich etwas nach vorn, 
um das Gespräch der Frauen verfol-
gen zu können. Zacharias hat etwas 
Distanz zu Elisabeth und hält wohl 
eine Schreibtafel (Lk 1, 63) in seiner 
Hand.
� Alois Epple

Jahresakademie 
des Kardinal-von-Galen-Kreises
Frieden ist ein Werk der Gerechtigkeit
18. - 20. September 2025 
im Kloster Maria Engelport, Treis-Karden/Mosel

Donnerstag, 18. September
15.30	 Eröffnung / Begrüßung 
16.00	 Pf. Dr. Peter Mettler: Die Friedensethik in den päpstlichen 
	 Verlautbarungen von Paul VI. bis Leo XIV. 
17.30	 Dr. David Engels: Weltfrieden und Gottesstaat in Zeiten der 
	 Spätzivilisation: Ägypten, Rom, Iran, China und Europa im Vergleich. 
 
Freitag, 19. September
9.30	 Jan Bentz: Die iustitia generalis als Grundordnung des Gemeinwohls – 	
	 eine thomistische Perspektive. Warum der Friede nicht zuerst durch 
	 Dialog, sondern durch die Tugend der allgemeinen Gerechtigkeit entsteht. 
11.00	 Dr. Heinz-Lothar Barth: Wie steht die katholische Kirche zum Krieg? 
	 Die antiken Quellen mit Ausblick auf die spätere Entwicklung. 
15.00	 P. Engelbert Recktenwald: Gerechtigkeit in Kirche, Staat und Gesellschaft: 
	 illusorisch oder unentbehrlich?
16.30	 Reinhard Dörner: „Nahrungslos“, aber hungernd nach Gerechtigkeit – 
	 Die Ereignisse von Konnersreuth 
 
Samstag, 20. September 
10.00	 Prof. Johannes Stöhr: Die Liebe zur Kirche und ihr Ausdruck in den 
	 verschiedenen Berufungen 
11.30	 Franz Kronbeck: Die abgebrochene Spitze – Über die Wirklichkeit der 
	 Seele und des Übernatürlichen und ihr Schicksal in der abendländischen 	
	 Geistesgeschichte

  
Wer sich zur Teilnahme an der Pfingstakademie anmelden möchte, wende 
sich bitte ausschließlich an den Kardinal-von-Galen-Kreis. Bitte kontakten Sie 
zwecks Zimmerreservierung nicht das Kloster direkt. Der Kardinal-von-Galen-
Kreis übernimmt für Sie die Zimmerreservierungen im Kloster Maria Engelport 
und auch die Zahlungsabwicklung. 
 
Zu diesem Zweck bieten wir in diesem Jahr Buchungspakete zu einem Pau-
schalpreis an. Die Preise gelten pro Person. Es besteht die Möglichkeit, den 
Aufenthalt im Kloster über das Ende der Akademie hinaus auf Sonntag, den 21. 
September 2025, auszudehnen. Dementsprechend stehen folgende Arrange-
ments zur Auswahl: 
Paket 1: € 226,00: Aufenthalt im Kloster von Donnerstag, dem 18.09., bis Sams-
tag, den 20.09., d.h. 2 Übernachtungen und 4 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
Paket 2: € 324,00: Aufenthalt im Kloster von Donnerstag, dem 18.09., bis Sonn-
tag, den 21.09., d.h. 3 Übernachtungen und 6 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
Paket 3: € 90,00: Keine Übernachtung im Kloster, aber Teilnahme an der Aka-
demie und den gemeinsamen Mahlzeiten, d.h.  4 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
 
Die Anmeldung zur Akademie inkl. verbindlicher Buchung eines der oben ge-
nannten Pakete muss bis spätestens 2 Wochen vor Beginn der Akademie erfol-
gen.  Der Anmeldeschluss ist also der 31. August 2025. 
Kardinal-von-Galen-Kreis e.V., Hummertsesch 8, 48282 Emsdetten, 
Tel. +49 (0) 2572-9607392, E-Mail: kvgk@kvgk.de
Die Zahlung der jeweils gebuchten Pakete erfolgt an den Kardinal-von-Galen-
Kreis. Die Gesamtsumme muss VOR Beginn der Akademie, also bis spätestens 
zum 12. Juni 2024, auf folgendes Konto überwiesen werden: 
Kontoinhaber Kardinal-von Galen-Kreis, Reinhard Dörner, Bank: DaKa Münster
IBAN: DE 08 400 602 650 015 233 800 BIC: GENODEM1DKM 

Ausführliche Informationen u.a. zur Anreise, Check-In, Anmeldung vor Ort, Mahl-
zeiten, Liturgischer Tagesablauf finden Sie unter: www.kvgk.de/programm.php
Programmänderungen vorbehalten. 



DER FELS 7/2025 � 223

Gebetsstätte Marienfried

Sühnenacht
Sa 05.07. 20:00 Uhr 
Heilige Messe, Pfr. Florian Geis
GROßER GEBETSTAG
Sa 19.07. - 20.07.
Sa.: 20:00 Uhr Eröffnungsgottesdienst m. 
Pfr. Christian Stadtmüller, anschl. Lichter-
prozession, Miitternachtsmesse im „usus 
antiquior“| So.: 08:00 Uhr Heilige Messe 
(Kirche), 10:00 Uhr Festgottesdienst, Abt 
Barnabas Bögle; 13:30 Uhr Ro.kranz, 
14:15 Uhr Marienfeier mit Dr. Johannes 
Hartl, 16:00 Uhr Hl. Messe im „usus an-
tiquior“
www.marienfried.de

Maria Vesperbild 

Fatimatage
Fat imap i lger tage 
an jedem 13. eines 
Monats: 10.15 Uhr: feierl. Pilgeramt • 
11.15 Uhr: Erneuerung der Weihe an 
das Unbefleckte Herz Mariens  • 11.30 
Uhr: Weihe von Andachtsgegenständen 
in der Anbetungskapelle • 14.50 Uhr – 
15.10 Uhr: Beichtgel. • 15.00 Uhr: Fa-
timagebetsstunde • 18.40 Uhr: Ro.kr., 
sakr. Segen • 19.15 Uhr: Hl. Messopfer
Mehr unter www.maria-vesperbild.de

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC
Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im JulI 2025

Für die Bildung in 
Unterscheidung 

Beten wir, dass wir lernen immer 
mehr zu unterscheiden, die Lebens-
wege zu wählen wissen und all das 
abzulehnen, was uns von Christus 
und dem Evangelium wegführt. 

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8, 85051 Ingolstadt

	Prälat Ludwig Gschwind
	 Hl.-Kreuz-Str. 1, 86513 Ursberg

 	Klemens Hogen-Ostlender
	 St.-Sebastianus-Straße 11
	 59955 Winterberg

	Tobias Lehner KIRCHE IN NOT/
	 Ostpriesterhilfe Deutschland e. V.,
	 Lorenzonistr. 62
	 81545 München

	Rudolf Pentzlin
	 Im Weidenblech 15
	 51371 Leverkusen

	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c, 44805 Bochum

	Ursula Zöller
	 Karlstr. 3, 63793 Aschaffenburg

Veranstaltungen

Fotonachweise: 
195 By Vicente Masip – [2], Public Domain; 
196-198 Copyright 2025, KNA GmbH, www.
kna.de, All Rights Reserved; 199 Heinz Hesse; 
201 Gemeinfrei, commons.wikimedia.org | Von 
Effems – Eigenes Werk, CC BY-SA 4.0 | Von Fran-
cisco Camilo – [1], Gemeinfrei | Joachim Schäfer 
– Ökumenisches Heiligenlexikon, @Vatican Me-
dia; 202 Von John Everett Millais; 203, 205 
Rudolf  Pentzlin; 204 By Not stated – The Life of  
John, Public Domain; 205 By Saracen78 – Own 
work, CC BY-SA 3.0; 207 Von Pjposullivan – Ei-
genes Werk, CC BY-SA 4.0 | By Elliott Brown, CC 
BY 2.0; 208 By AndyScott – Own work, CC BY-SA 
4.0; 209 L. Gschwind,  Mark König, Unsplash; 
210-211 Klemens Hogen-Ostlender; 212 wiki 
commons; 213 Alfons Zimmer; 214 Von Iliakriv 
- Eigenes Werk, CC BY-SA 4.0; 215 pexels Pho-
tography Maghradze-ph; 216-219  © Kirche 
in Not; 224 Selige Märtyrer von Dachau e.V.



224� DER FELS 7/2025

Der polnische Franziskaner-
pater Krystyn Gondek 

wurde im August 1940 in Wlocla-
wek von der Gestapo verhaftet und 
als „polnischer Verbrecher“ ins 
KZ Sachsenhausen gebracht. Prü-
gel und schwere körperliche Arbeit 
schwächten seine Gesundheit dort 
schnell. Im Dezember 1940 wurde 
er ins KZ Dachau deponiert. Der 
mitgefangene Pfarrer Winzenty 
Kula erinnerte sich nach dem Krieg: 
„Ich habe ihn sehr gut gekannt. Er 
war ein 30-jähriger junger Pater und 
stets bemüht, seine priesterliche 
Würde auch in dieser Umgebung 
zu wahren. Er war ein Mann des 
Gebetes, aber er konnte die Lager-
bedingungen kaum ertragen. Durch 
die schwere körperliche Arbeit und 
die katastrophalen Lebensumstände 
war er erschöpft. Aber er betete bis 
zum Ende.“ Im Januar 1942 wurde 
angekündigt, alle Priester sollten ei-
nen neuen Beruf erlernen, da sie nie 
wieder in ihren Seelsorgedienst zu-
rückkehren würden. Zwangsweise 
wurden sie daraufhin zu Tischlern 

oder Maurern umgeschult. Letztere 
mussten sogleich ein Krematorium 
im KZ bauen. Es gab keinen Tag 
ohne Todesfälle. Im Winter bekam 
niemand trotz Frost und Schnee 
warme Kleidung. Im Sommer muss-
te in der heißen Sonne gearbeitet 
werden.

Die Gefangenen mussten auch oft 
und bei jedem Wetter stundenlang 
auf dem Appellplatz stehen.  Ihr Ge-
wicht sank dramatisch, oft bis unter 
40 Kilogramm. Hungerrationen führ-
ten dazu, dass sie gestohlene Reste 
aus einem der Näpfe der Wachhunde 
oder aus den Kaninchenkäfigen im 
Lager oder eine Handvoll Hafer aus 
dem Hühnerstall aßen. Pater Krystyn 
spürte, dass er das Lager nicht über-
leben würde.  Er schrieb nach Polen 
Briefe mit der Bitte um Gebet für 
ihn, hoffte am Leben zu bleiben, aber 
akzeptierte den Willen Gottes. Seine 
Freunde versuchten, sich für seine 
Freilassung einzusetzen. Die mutige 
Mutter schrieb sogar einen Brief an 
Adolf Hitler.

Krystyn Gondek
Essen aus dem Hundenapf

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering

1942 wurde Krystyn Gondek 
„ausgesondert“ und sollte über das 
„Lagerkrankenhaus“ ins Schloss 
Hartheim in Oberösterreich zur Tö-
tung in der Gaskammer geschickt 
werden. Er verabschiedete sich mit 
den Worten „Ich komme nicht mehr 
zurück. Der HERR wartet auf mich.  
Ja, ich gehe zu Gott“. Aber Pater 
Krystyn erlebte den Transport nach 
Hartheim nicht mehr. Am 23. Juli 
1942 ging er in die Ewigkeit ein. 
Er starb in der „Krankenstation“ an 
Hunger und Erschöpfung. Der Pater 
hinterließ ein Brevier, einen Rosen-
kranz und ein kleines Medaillon mit 
dem Bild der Schwarzen Madonna 
von Tschenstochau. Sein Leichnam 
wurde im Krematorium verbrannt. 
Seine Mutter, die ihren Sohn hatte 
retten wollen, erhielt auf ihren Brief 
nie eine Antwort, aber die Gestapo 
kam daraufhin ins Haus der Familie 
Gondek und durchsuchte alles. Kry-
styn Gondek wurde 1999 von Papst 
Johannes Paul II.  mit 107 weiteren 
polnischen Märtyrern des Zweiten 
Weltkrieges seliggesprochen.�

� Klemens Hogen-Ostlender


