
DER FELS 8-9/2025 � 225

Katholisches Wort in die Zeit � 56. Jahr August/September 2025

Papst Franziskus:
Mit Leib und Seele in die himmlische 
Herrlichkeit aufgenommen� 227

Prof. Dr. Marius Reiser:
Es gibt keine andere Hoffnung für 
die Menschen als die Christliche� 230

S. M. Thekla Hofer:
Pierre Fourier – Patron der 
christlichen Hoffnung� 239



226� DER FELS 8-9/2025

Papst Franziskus:
Mit Leib und Seele in die himmlische 
Herrlichkeit aufgenommen ................227

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Entschlafung und Himmelfahrt ..........229

Prof. Dr. Marius Reiser:
Es gibt keine andere Hoffnung für 
die Menschen als die Christliche  .....230

Sr. M. Thekla Hofer: 
Pierre Fourier – Patron der 
christlichen Hoffnung  .......................239

P. Johannes Nebel FSO:
Der heilige Barnabas – urchristlicher 
Vordenker aus gläubiger Hoffnung....244

Pfr. Wolfgang Tschuschke:
„Ausharren in Geduld“ .......................246

Diakon Raymund Fobes:
Tage der Hoffnung und Begegnung...256

Ursula Zöller:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche:
Pater Eduard Profittlich .....................261

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Die Weltfriedenskirche 
in Hiroshima  .....................................262

Tobias Lehner:
Blutige Anschläge in 
Nigeria und Syrien ............................264

Nachrichten von 
Pater Mathias Brand msp  ..............266

Auf dem Prüfstand ............................268

INHALT

Impressum „Der Fels“ August/Sept. 2025 Seite 271
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: Krönung der Jungfrau Maria
Sandro Botticelli (1445–1510)  
1488-1490, Tempera on panel
Public Domain; commons.wikimedia
Foto- und Quellennachweise: Seite 269

Liebe Leser,
der moderne Mensch will gren-
zenlose Freiheit. Er schafft das 
aber nicht, weil er in zwei Welten 
lebt. Er lebt in der Welt Gottes 
und in der Welt seines Widersa-
chers. Gott will die Freiheit für 
den Menschen, wenn er bereit ist, 
umzudenken und sich am Evange-
lium auszurichten.

Der Widersacher Gottes gaukelt 
dem Menschen vor, dass er das 
nicht braucht. Das ist eine pure 
Täuschung. Der Mensch braucht 
kein Vergrößerungsglas, um fest-
zustellen, dass er vom Neid be-
herrscht wird, dass ihn der Zorn 
überwindet und er deswegen viel 
Porzellan zerschlägt, aber kei-
ne innere Ruhe findet, dass er, 
wie Jesus sagt, Ehebruch in Ge-
danken begeht, das rechte Maß 
nicht einhält und Faulheit seine 
Träume gegenstandslos macht. 
Die Kirche bezeichnet diese sie-
ben Negativeigenschaften als 
„Hauptsünden“.
Der Gegenspieler Gottes arbei-
tet mit vielen falschen Propheten, 
welche den breiten Weg, der ins 
Verderben führt, ebnen. Es gibt 
auch solche, die sich der Wahr-
heit öffnen. Sie erinnern sich an 
das Wort des Apostels Petrus: „… 
seid nüchtern und wachsam, euer 
Widersacher, der Teufel, geht um-
her, wie ein brüllender Löwe und 
sucht, wen er verschlingen kön-
ne“ (1, Petrus 5,8).

In früheren Zeiten wurde am 
Ende der heiligen Messe an den 
Gegenspieler Gottes erinnert. Es 

war das Gebet zum Erzengel Mi-
chael, dem Schutzherrn der Deut-
schen. Der Namensvorgänger des 
jetzigen Papstes, Leo XIII. hat es 
in schwerer Zeit formuliert. Es 
hat folgenden Wortlaut: 

„Heiliger St. Michael
verteidige uns im Kampfe;
gegen die Bosheit und die Nach-
stellungen des Teufels sei uns 
Schutzwehr!
Ihm befehle Gott, so bitten wir fle-
hentlich, Du aber, 
Fürst der himmlischen Heerscha-
ren, stoße den Satan und die an-
deren bösen Geister, 
die zum Verderben der Menschen 
in der Welt umherschweifen, 
in der Kraft Gottes hinunter in 
den Abgrund.“

Vielleicht sollten sich die Gläubi-
gen und die Gemeinschaften der 
Kirche mit diesem Gebet zum Pa-
tron der Katholiken zusammen-
schließen, damit die katholische 
Kirche in Deutschland aus ihrer 
Bedrängnis gerettet wird. 

Mit den besten Grüßen 
aus Kaufering

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 8-9/2025 � 227

Liebe Brüder und Schwestern,

im Schlussteil der Konstitution 
über die Kirche hat das Zweite Va-
tikanische Konzil uns eine wunder-
schöne Meditation über die Allerse-
ligste Jungfrau Maria hinterlassen. 
Ich erwähne nur die Aussagen, die 
sich auf das Geheimnis beziehen, 
das wir heute feiern. Die erste lautet: 
„Die unbefleckte Jungfrau, von jedem 
Makel der Erbsünde unversehrt be-
wahrt, [wurde] nach Vollendung des 
irdischen Lebenslaufs mit Leib und 
Seele in die himmlische Herrlichkeit 
aufgenommen und als Königin des 
Alls vom Herrn erhöht“ (Nr. 59). Und 
gegen Ende des Textes heißt es dann: 
„Wie die Mutter Jesu, im Himmel 
schon mit Leib und Seele verherrlicht, 
Bild und Anfang der in der kommen-
den Weltzeit zu vollendenden Kirche 
ist, so leuchtet sie auch hier auf Erden 
in der Zwischenzeit bis zur Ankunft 
des Tages des Herrn als Zeichen der 
sicheren Hoffnung und des Trostes 
dem wandernden Gottesvolk voran“ 
(Nr. 68). Im Licht dieser wunderschö-
nen Ikone unserer Mutter können wir 
die Botschaft betrachten, die in den 
biblischen Lesungen enthalten ist, die 
wir eben gehört haben. Dabei kön-
nen wir uns auf drei Schlüsselworte 
konzentrieren: Kampf, Auferstehung, 
Hoffnung.

Der Abschnitt aus der Offenbarung 
stellt die Vision eines Kampfes zwi-
schen der Frau und dem Drachen vor 
Augen. Die Gestalt der Frau, die für 
die Kirche steht, ist einerseits herrlich, 
triumphierend, und andererseits liegt 
sie noch in Geburtswehen. So ist die 
Kirche tatsächlich: Auch wenn sie im 
Himmel schon an der Herrlichkeit 
ihres Herrn teilhat, erlebt sie in der 
Geschichte unablässig die Prüfungen 
und die Herausforderungen, die der 

Papst Franziskus:

Mit Leib und Seele in die 
himmlische Herrlichkeit aufgenommen

Maria begleitet uns im Kampf, in der Auferstehung und in der Hoffnung

Konflikt zwischen Gott und dem Bö-
sen – dem Feind von jeher – mit sich 
bringt. Und in diesem Kampf, dem die 
Jünger Jesu sich stellen müssen – wir 
alle, wir, alle Jünger Christi müssen 
diesen Kampf aufnehmen –, lässt Ma-
ria sie nicht allein; die Mutter Chris-
ti und der Kirche ist immer bei uns. 
Immer ist sie mit uns unterwegs, ist 
bei uns. In gewissem Sinne teilt auch 
Maria diesen zweifachen Zustand. 
Natürlich ist sie bereits ein für alle-
mal in die Herrlichkeit des Himmels 
eingetreten. Doch das bedeutet nicht, 
dass sie fern, dass sie von uns getrennt 
ist; im Gegenteil, Maria begleitet uns, 
sie kämpft an unserer Seite, sie unter-

stützt die Christen im Kampf gegen 
die Kräfte des Bösen. Das Gebet mit 
Maria, besonders der Rosenkranz – 
aber hört gut zu: der Rosenkranz! Be-
tet ihr den Rosenkranz jeden Tag? – 
[Die Leute rufen: Ja!] – Aber ich weiß 
nicht… Wirklich? Na gut. Das Gebet 
mit Maria, besonders der Rosenkranz, 
besitzt auch diese „kämpferische“ Di-
mension des Ringens; es ist ein Gebet, 
das in der Schlacht gegen den Bösen 
und seine Helfershelfer Unterstützung 
bietet. Auch der Rosenkranz unter-
stützt uns im Kampf!

Die zweite Lesung spricht uns von 
der Auferstehung. Der Apostel Pau-



228� DER FELS 8-9/2025

unsere Schwester, unsere 
erste Schwester, sie ist die Erste 
der Erlösten, die im Himmel ange-
kommen ist.

Das Evangelium schlägt uns das 
dritte Wort vor: Hoffnung. Hoffnung 
ist die Tugend dessen, der im Erleben 
des Konflikts, des täglichen Ringens 
zwischen Leben und Tod, zwischen 
Gut und Böse an die Auferstehung 
Christi, an den Sieg der Liebe glaubt. 
Wir haben den Gesang Marias gehört, 
das Magnificat: Es ist der Gesang der 
Hoffnung, es ist der Gesang des Got-
tesvolkes, das in der Geschichte un-
terwegs ist. Es ist der Gesang so vieler 
Heiliger, von denen einige bekannt, 
ganz viele andere unbekannt, Gott 
aber bestens bekannt sind: Mütter, Vä-
ter, Katecheten, Missionare, Priester, 
Schwestern, Jugendliche, sogar Kin-
der, Großväter und Großmütter: Die-
se haben sich dem Kampf des Lebens 
gestellt, indem sie die Hoffnung der 
Kleinen und der Demütigen im Her-
zen trugen. Maria sagt: „Meine See-
le preist die Größe des Herrn“; das 
singt an diesem Tag auch die Kirche, 
und sie singt es in allen Teilen der 
Welt. Dieser Gesang ist besonders 
intensiv, wo der Leib Christi heute 
die Passion erleidet. Wo das Kreuz 
ist, da gibt es für uns Christen auch 
Hoffnung. Immer. Wenn keine Hoff-
nung da ist, sind wir keine Christen. 
Darum sage ich gerne: Lasst euch 
die Hoffnung nicht stehlen! Dass sie 
uns die Hoffnung nicht stehlen, denn 
diese Kraft ist eine Gnade, ein Ge-
schenk Gottes, das uns voranbringt, 
indem wir auf den Himmel schauen! 
Und Maria ist immer dort, nahe bei 
den Gemeinschaften, die leiden, bei 
diesen unseren Brüdern und Schwes-
tern, ist mit ihnen unterwegs, leidet 
mit ihnen und singt mit ihnen das 
Magnificat der Hoffnung. 

Liebe Brüder und Schwestern, 
stimmen auch wir aus ganzem Her-
zen in diesen Gesang der Geduld 
und des Sieges, des Kampfes und der 
Freude ein – in diesen Gesang, der 
die triumphierende mit der wandern-
den Kirche, mit uns verbindet, der die 
Erde mit dem Himmel verbindet, der 
unsere Geschichte mit der Ewigkeit 
verbindet, zu der wir unterwegs sind. 
So sei es.

Predigt, 15.08.2013 – Copyright © Dicastero 
per la Comunicazione - L.E.V.

lus betont in seinem Brief an die Ko-
rinther mit Nachdruck, dass Christ-
sein bedeutet, daran zu glauben, dass 
Christus wirklich von den Toten auf-
erstanden ist. Unser ganzer Glaube 
gründet sich auf diese fundamentale 
Wahrheit, die keine Idee, sondern ein 
Ereignis ist. Und auch das Geheim-
nis von der Aufnahme Marias in den 
Himmel mit Leib und Seele ist ganz 
in die Auferstehung Christi einge-
fügt. Die Menschheit der Mutter ist 
vom Sohn in dessen Übergang durch 
den Tod hindurch gleichsam „mit hi-
neingezogen“ worden. Jesus ist ein 
für allemal ins ewige Leben einge-
gangen, mit seiner ganzen Mensch-
heit – jener Menschheit, die er von 
Maria genommen hatte. So ist Maria, 
die Mutter, die ihm das ganze Le-
ben hindurch treu gefolgt ist – ihm 

mit dem Herzen gefolgt ist – mit ihm 
ins ewige Leben eingetreten, das wir 
auch Himmel, Paradies, Vaterhaus 
nennen.

Auch Maria hat das Martyrium 
des Kreuzes kennen gelernt: das 
Martyrium ihres Herzens, das Mar-
tyrium der Seele. Sie hat so sehr ge-
litten, in ihrem Herzen, als Jesus am 
Kreuz litt. Sie hat den Leidensweg 
ihres Sohnes in ihrem Innern bis zum 
Grund durchlebt. Im Tod war sie mit 
ihm völlig vereint, und darum wurde 
ihr das Geschenk der Auferstehung 
zuteil. Christus ist der Erste der Auf-
erstandenen und Maria ist die Erste 
der Erlösten, die Erste von denen, 
„die zu ihm gehören“. Sie ist unsere 
Mutter, doch wir können auch sagen, 
sie ist unsere Repräsentantin; sie ist 



DER FELS 8-9/2025� 229

Die ältesten in Deutschland befindlichen Darstellungen 
des Marientodes und ihrer Aufnahme in den Him-

mel finden sich auf zwei Elfenbeintäfelchen. Beide stammen 
aus dem byzantinischem Kulturraum, beide hergestellt kurz 
vor dem Jahr 1000. Beide Kleinreliefs wurden eingefügt in 
Bucheinbände, eines in das Pracht-Evangeliar Ottos III., bayri-
sche Staatsbibliothek München, eines, Museum August Kest-
ner Hannover, im Spätmittelalter in einen Ledereinband.

Maria liegt auf ihrem Sterbebett im Kreis der Jünger. Der 
himmlische Christus in der Bildmitte hält liebevoll die Seele 
Mariens in seinen Händen. Die hat die Form eines Wickel-
kindes. Leiblos ist die von ihrem Sohn Empfangene und von 
einem Engel zum Himmel verbrachte nicht dargestellt. Ver-
herrlichte Leibhaftigkeit darf assoziiert werden, auch Gottes-
kindschaft und Jung- und Neuwerden im Reich Christi. Quel-
len dieses Bildmotives sind alte Transitus-Mariae-Legenden, 
die im Hochmittelalter mit weiteren Erzählungen in die volks-
tümlich gewordene Goldene Legende aufgenommen wurden.

Die Ostkirche bezeichnet das Motiv als Koimesis, Entschla-
fung Mariens. Die lateinische Kirche sagt dazu Dormitio Ma-
riae. Es ist die Festikone des 15. August (nach julianischem 
Kalender am 28. August), des höchsten orthodoxen Marien-
festes. Auf gleicher Linie noch bleibt Conrad von Soest bei 
seinem Dortmunder Marienaltar um 1420. Engel und Apostel 
stehen vor goldenem Hintergrund der entschlafenden, mit 
kostbarem blauem Brokat bedeckten Gottesmutter im Ster-
ben bei. Im arg beschnittenen Gemälde streckt sich ihr vom 
Himmel her Christi Hand entgegen.

Wiederum 100 Jahre später schafft in Venedig der junge 
Tizian mit seiner Assunta ganz Neues. Die Entschlafung ist 
gewandelt zur Aufnahme Mariens, volkstümlich zur „Him-
melfahrt“ der Mutter Christi. In bewegtem rotem und blau-
em Gewand, begleitet von zahlreichen Engeln, schwebt Ma-
ria zwischen den erschrockenen Jüngern am leeren Grab 
unten gen Himmel zum Vatergott oben. Die Darstellung ist 
so neuartig, dass die Franziskaner in Venedig das bestellte, 
großformatige, 1518 fertiggestellte Bild zunächst ableh-
nen.

Das westkirchliche Mariä-Himmelfahrts-Bild ist geboren 
und tritt seinen Siegeszug an. 1549 malt in Venedig Tinto-
retto eine weitere Assunta. Bei ihm ist es Christus der Sohn, 
der die auffahrende Maria aufnimmt. Die Heiligenscheine 
des in starker Bewegung begriffenen Erlösers und seiner 
Mutter berühren sich in der himmlischen Welt. In den kon-
fessionellen Auseinandersetzungen der Barockzeit wird das 
Maria-Himmelfahrt-Motiv zu einem wichtigen katholischen 

Markenzeichen. Peter Paul Rubens (+1640) malt 16 Varian-
ten davon. Der kunstsinnige Kurfürst Jan Willem aus Düssel-
dorf kauft 1711 für teures Geld eine 100 Jahre alte Rubens-
Assunta aus Brüssel. Noch heute hängt sie zwei Stockwerke 
übergreifend im Kunstpalast Düsseldorf.

Das Ikonenmuseum in Recklinghausen besitzt als sein 
ältestes Werk eine Koimesis (wohl) aus Kiew, um 1300. Da-
neben hängt eine spätere Ikone dieses Motives. Es ist eine 
Synthese zwischen Ost und West, zwischen Entschlafung 
und Himmelfahrt. Sie ist auf das Jahr 1677 datiert und si-
gniert von Konstantinos Tzanes aus Kreta in Griechenland. 
Unten ist die Aufnahme der Seele der entschlafenden Maria 
durch Christus zu sehen. Oben tragen zwei Engel die auffah-
rende Gottesmutter dem geöffneten Himmelstor entgegen. 
Allein die Signatur des Ikonenschreibers zeigt, dass er in 
westlicher Tradition steht. In Kreta begegnen sich östliche 
und westliche Kultur und Theologie, östliche und westliche 
Art der Verehrung der Gottesmutter. � £

Alfons Zimmer:

Entschlafung und Himmelfahrt
Ost-westliche Blicke auf das 

Festgeheimnis des 15. August

Ikone Entschlafung und Mariä Aufnahme, 
Konstantinos Tzanes 1677 (Ikonenmuseum Recklinghausen)



230� DER FELS 8-9/2025

Das Motto des Heiligen Jahrs 
Das Motto des Heiligen 

Jahrs 2025 verbindet zwei wichtige 
biblische Begriffe: Pilger und Hoff-
nung. Ich will zuerst mit dem Motiv 
beginnen, das den Pilger auf den Weg 
bringt, und anschließend nach der 
Art von Pilgerschaft fragen, um die 
es im Fall einer christlichen Pilger-
schaft geht oder gehen müsste.

 

1. Worauf richtet sich die 
christliche Hoffnung? 

 
Ich beginne mit einem Zitat von 

André Frossard (1915–1995), in 
Frankreich ein berühmter Name, bei 
uns fast unbekannt, zumindest heu-
te. Er wurde durch eine besondere 
Erfahrung als Zwanzigjähriger ohne 
jede innere Vorbereitung in fünf Mi-
nuten zum katholischen Glauben be-
kehrt. Der Glaube, von dem er vor-
her so gut wie nichts wusste, fiel ihm 
buchstäblich zu. Von 1983 bis zu sei-
nem Tod brachte der Figaro eine täg-
liche Kolumne „Cavalier Seul“ aus 
seiner Feder. 1982 erschien ein Buch 
von ihm, in dem es um die Zeiten-
wende im Mai 1968 geht – für Fros-
sard das endgültige Ende des Mittel-
alters – und um die Unfähigkeit der 
Kirchen, auf diese Zeitenwende eine 
angemessene Antwort zu finden. Den 
Kern einer angemessenen Antwort 
formuliert er wie folgt: „Die Christen 
sollten aufhören, sich für ihre Religi-
on zu schämen. Sie sollten aufhören 
damit, diese Religion für Atheisten 
annehmbar zu machen, indem sie ihr 
alles rauben, was sie über so lange 
Zeit hinweg zur Freude der Herzen 
gemacht hat. Sie sollten doch wissen, 
dass es keine, überhaupt keine Hoff-
nung für die Menschheit gibt als die 
christliche Hoffnung.“ Frossard hat 
völlig recht: Es gibt wirklich keine 
Hoffnung für die Menschheit als die 
christliche. Deshalb sollten wir uns 
selbst vergewissern, worin denn die-

se christliche Hoffnung nach unseren 
wichtigsten Quellen, den Heiligen 
Schriften, eigentlich besteht und wo-
rauf sie sich richtet.

Hoffen und Harren hält manchen 
zum Narren, sagt ein Sprichwort. Ein 
anderes: Mit Harren und Hoffen hat’s 
mancher getroffen. Beide Sprichwör-
ter reden allerdings von den vielen 
Hoffnungen, die sich Menschen so 
im Leben machen, die oft enttäuscht 
werden oder sich als gefährliche Illu-
sionen und irrationales Wunschden-
ken herausstellen. „Denn die in die 
Irre führende Hoffnung / Ist für vie-
le Menschen zwar eine Stütze, / Für 
viele aber in ihren leichtfertigen Be-
gierden ein Trug. / Sie schleicht sich 
ein, man bemerkt es nicht, / Bis man 
den Fuß am heißen Feuer verbrennt.“ 
So singt der Chor in der „Antigone“ 
des Sophokles aus dem 5. Jahrhun-
dert vor Christus. Das Hoffen ist für 
die antiken Philosophen, vor allem 
Griechen und Römer, deshalb keine 
Tugend, sondern eher eine Untugend. 
Mit falschen Hoffnungen geht man 
unrealistische Wagnisse ein, die dann 
das eigene Verderben heraufführen. 
Realist sein und sich entschlossen 
der Gegenwart zuwenden, das schien 
den alten Griechen und Römern bes-
ser als wahnhaft hoffen. 

Das gilt auch für das Alte Testa-
ment. An den Stellen, wo sich das 
Hoffen nicht auf Gott richtet, wird es 
ganz überwiegend negativ beurteilt. 
Damit sind wir bereits am entschei-
denden Punkt: Hoffen ist nur dort 
wirklich sinnvoll, wo sich die Hoff-
nung auf Gott richtet. Die meisten 
einschlägigen Stellen eines positiven 
Hoffens finden sich deshalb in den 
Psalmen. „Und nun, Herr, worauf 
harre ich? Meine Hoffnung gilt dir!“ 
(Ps 39,8) „Ich hoffe auf den Herrn, es 
hofft meine Seele, ich warte auf sein 
Wort.“ (Ps 130,5) „Ich hoffte, ja ich 

hoffte auf den Herrn. Da neigte er sich 
mir zu und hörte mein Schreien.“ (Ps 
40,2) Beim Propheten Jeremia wird 
Gott geradezu als „Hoffnung Isra-
els“ bezeichnet (Jer 14,8; 17,13). Mit 
dem Tod freilich endet nach altheb-
räischer Vorstellung auch das Hoffen 
auf Gott (Ps 88). Erst mit dem Buch 
der Weisheit aus dem 1. Jahrhundert 
vor Christus wird das innerhalb der 
biblischen Tradition anders. Jetzt 
sind die Seelen der Gerechten in Got-
tes Hand mit der Hoffnung auf Un-
sterblichkeit, während die Hoffnung 
der Gottlosen vergeblich ist (Weish 
3,1–11). Damit gelangen wir zu ei-
nem einfachen theologischen Drei-
satz: 1. Letztlich hoffen können wir 
nur auf Gott. 2. Der Inhalt unserer 
Hoffnung sind vor allem die soge-
nannten Letzten Dinge. 3. Die letzten 
Dinge müssen im Leben eines From-
men die ersten sein, denn sie geben 
dem Leben die Richtung. Und wir 
können sagen: Unsere Hoffnung, die 
christliche Hoffnung, basiert auf dem 
Glauben an die Letzten Dinge: Auf-
erstehung, Gericht und ewige Selig-
keit. Paulus bemerkt nicht umsonst: 
„Wenn wir allein in diesem Leben 
unsere Hoffnung auf Christus gesetzt 
haben, sind wir die elendesten von 
allen Menschen“ (1 Kor 15,19).

Auch das Neue Testament kennt 
die alltägliche Rede vom Hoffen, 
das oft leichtfertig und vergeblich 
ist. So etwa, wenn Herodes Antipas 
hofft, Jesus würde ihm ein Wunder 
vorführen (Lk 23,8); wenn der Statt-
halter Felix hofft, Paulus würde ihm 
Geld geben (Apg 24,26); wenn die 
Reichen davor gewarnt werden, ihre 
Hoffnung auf den unsicheren Reich-
tum zu setzen (1 Tim 6,17) oder 
wenn Paulus hofft, die Römer auf 
der Durchreise nach Spanien sehen 
zu können (Röm 15,24). So hofft er 
auch, bei den Korinthern einige Zeit 
bleiben zu können – wenn der Herr 

Marius Reiser:
 

 Es gibt keine andere Hoffnung für 
die Menschen als die Christliche 

 
Pilger der Hoffnung in der biblischen Tradition



DER FELS 8-9/2025 � 231

es zulässt (1 Kor 16,7). Ein doppel-
sinniges Beispiel sind die beiden 
Emmauspilger, die einen Fremden 
treffen, dem sie von einem gewissen 
Jesus von Nazaret und seinem Kreu-
zestod erzählen: „Wir aber hatten ge-
hofft, dass er es sei, der Israel erlösen 
würde“ (Lk 24,21). Im Augenblick, 
da sie das sagen, hielten sie diese 
Hoffnung für vergeblich. Doch noch 
am selben Abend begriffen sie, dass 
ihre Hoffnung in unerwarteter Weise 
erfüllt war. 

Wo Paulus das Substantiv Hoff-
nung verwendet, ist es fast immer 
die unerschütterliche Hoffnung auf 

Gott, Christus und die Verheißun-
gen, die wir durch ihn erhalten ha-
ben. Nehmen wir als Beispiel nur 
den Römerbrief her. Dort spricht 
er von Abraham, der „gegen [alle] 
Hoffnung aufgrund von Hoffnung“ 
den Verheißungen Gottes glaubte 
(Röm 4,18). Die Christen rühmen 
sich „der Hoffnung auf die Herr-
lichkeit Gottes“, und diese Hoff-
nung lässt nicht zuschanden werden 
(Röm 5,2. 5). Die Schöpfung ist 
zwar der Nichtigkeit unterworfen, 
aber „auf die Hoffnung hin“, dass 
sie einmal zur Herrlichkeit der Kin-
der Gottes gelangt (Röm 8,21). Drei 
Verse weiter formuliert Paulus kurz 

und bündig: „Auf Hoffnung hin sind 
wir gerettet“ (Röm 8,24). Wir sind 
schon erlöst, und trotzdem ist diese 
Erlösung noch erhofft. Das ist na-
türlich ein Paradox, aber die tiefs-
ten Wahrheiten über Gott und die 
Welt sind durchweg Paradoxe. Und 
so kann Paulus die Römer auffor-
dern: „Freut euch in der Hoffnung!“ 
(Röm 12,12). Im 15. Kapitel erklärt 
Paulus, worauf sich die christliche 
Hoffnung stützt: auf die Geduld und 
die tröstliche Belehrung aus den 
Heiligen Schriften (Röm 15,4). Aus 
diesen Heiligen Schriften zitiert er 
dann den Propheten Jesaja, der in 
seiner berühmten Weissagung über 

Unsere Hoffnung, die christliche Hoffnung, basiert auf dem Glauben 
an die Letzten Dinge: Auferstehung, Gericht und ewige Seligkeit.



232� DER FELS 8-9/2025

den Spross aus dem Baumstumpf 
Isais schreibt: „Auf ihn werden die 
Völker hoffen“ (Jes 11,10). So kann 
Paulus anschließend alles in einer 
Fürbitte zusammenfassen, indem er 
schreibt: „Der Gott der Hoffnung 
erfülle euch mit aller Freude und al-
lem Frieden im Glauben, damit ihr 
überreich werdet an Hoffnung in der 
Kraft des Heiligen Geistes!“ (Röm 
15,13) Auf den Zusammenhang von 
Glaube und Hoffnung kommen wir 
noch zurück. Paulus verdanken wir 
auch die berühmte Trias Glaube, 
Hoffnung, Liebe (1 Kor 13,13). Wir 
besinnen uns darauf bei jedem Ro-
senkranz.

Der Epheserbrief erinnert die Ad-
ressaten, was sie vor ihrer Bekehrung 
waren: getrennt von Christus, ohne 
Hoffnung und ohne Gott (wörtlich: 
Gottlose, Atheisten) in der Welt (Eph 
2,12). Der Kolosserbrief stellt den 
Adressaten die Hoffnung vor Augen, 
die im Himmel für sie bereitliegt (Kol 
1,5). Er ermahnt sie, im Glauben un-
verrückbar gegründet zu bleiben und 
sich nicht abbringen zu lassen von 

„der Hoffnung des Evangeliums“, 
das er, Paulus, ihnen verkündet hat 
(Kol 1,23). 

Der erste Timotheusbrief erklärt 
gleich zu Anfang, dass unsere Hoff-
nung Christus Jesus, unser Heiland 
ist. Später lesen wir im selben Brief: 
„Wir haben unsere Hoffnung auf den 
lebendigen Gott gesetzt, den Heiland 
aller Menschen, vor allem der Gläu-
bigen“ (1 Tim 4,10). „Lebendig“ 
ist dieser Gott, weil er wirklich und 
wirksam ist. Der Titusbrief spricht 
von „der Hoffnung auf das ewige 
Leben“, das Gott verheißen hat (Tit 
1,2) und von der Erfüllung dieser 
„glückseligen Hoffnung bei der herr-
lichen Wiederkunft unseres großen 
Gottes und Heilands Jesus Chris-
tus“ (Tit 2,13). Augustinus sagt mit 
einem schönen Wortspiel: „Nunc in 
spe, tunc in re“. „Was wir jetzt in der 
Hoffnung haben, haben wir dann in 
der Realität.“

In seinem frühesten erhaltenen 
Brief, dem ersten Thessalonicher-
brief, spricht Paulus über das Schick-

sal der Verstorbenen, „damit ihr nicht 
in Trauer fallt wie die anderen, die 
keine Hoffnung haben“ (1 Thess 
4,13). „Die anderen, die keine Hoff-
nung haben“, das sind die Heiden, die 
getrennt sind von Christus, ohne den 
wahren Gott und deshalb ohne Hoff-
nung. Dass sie im Hinblick auf die 
Verstorbenen in der heidnischen An-
tike tatsächlich ohne Hoffnung wa-
ren, zeigt eine einfache Statistik. Aus 
der heidnischen Zeit sind uns rund 
2.300 Grabgedichte erhalten. Nur 
7,5 Prozent der heidnischen Gedichte 
formulieren eine irgendwie geartete 
Jenseitshoffnung. Bei den christlichen 
Grabgedichten sind es 69,5 Prozent. 
In seiner Enzyklika „Spe salvi“ zitiert 
Benedikt XVI. eine typische lateini-
sche Grabinschrift: „In nihil ab nihilo 
quam cito recidimus“ „Wie schnell 
fallen wir vom Nichts ins Nichts zu-
rück.“ Dieser Nihilismus ist heute 
in Europa wohl weiter verbreitet als 
die christliche Hoffnung, ich fürch-
te sogar bei Kirchgängern. Wie in so 
vielen ethischen und weltanschau-
lichen Fragen sind wir in Europa zu 
vorchristlich-heidnischen Ansichten 
zurückgekehrt, und das heißt: zur vor-
christlichen Hoffnungslosigkeit.

Von besonderer Wichtigkeit für 
unsere Thematik ist das 11. Kapitel 
des Hebräerbriefs. Es handelt haupt-
sächlich von der Rolle des Glaubens 
in der Heilsgeschichte. Da werden 
die Gerechten von Abel bis zur Dirne 
Rahab einzeln vorgestellt und dann 
summarisch all die anderen Männer 
und Frauen, die für ihren Glauben 
gelebt und gelitten haben. Doch der 
erste Satz dieses Kapitels bietet eine 
Definition, die Glaube und Hoffnung 
zusammenbringt. Diese Definition 
wird in unseren Übersetzungen un-
terschiedlich wiedergegeben, ob-
wohl der griechische Text eigentlich 
eindeutig ist. Da heißt es: „Der Glau-
be ist die Grundlage des Erhofften, 

Doch noch am selben Abend begriffen sie, dass ihre 
Hoffnung in unerwarteter Weise erfüllt war. 



DER FELS 8-9/2025 � 233

ein Beweismittel der unsichtbaren 
Dinge.“ Demnach hat die christliche 
Hoffnung auf die unsichtbaren Dinge 
eine Grundlage, eine Basis, und die-
se Basis ist der Glaube. Der christli-
che Glaube ist eben keine Vermutung 
oder Spekulation über das Jenseits 
und unsichtbare Dinge, sondern eine 
begründete Überzeugung, aus der he-
raus die Christen ihr Leben gestalten. 
Damit ist ihr Glaube ein reales Be-
weismittel für das, was sie erhoffen. 
Dem Erhofften liegt also ein begrün-
deter, gelebter Glaube zugrunde. Das 
Erhoffte wie das Geglaubte sind im 
christlichen Leben somit Realitäten 
und nicht Träume und Luftgespins-
te. Wie Johannes Paul II. sagt: „Der 
Glaube, der die feste Überzeugung 
einschließt, dass diese unsichtba-
re Wirklichkeit existiert, ist deshalb 
der Grund für unsere Hoffnung, die-
se Wirklichkeit auch tatsächlich zu 
erlangen.“ Um den Glauben selbst 
können wir uns zwar bemühen, im 
Letzten freilich ist er reine Gnade.

In der Glaubensgeschichte des 
Judentums wie des Christentums ist 
Abraham eine entscheidende Gestalt. 
Von ihm heißt es in diesem 11. Ka-
pitel des Hebräerbriefs: „Aufgrund 
des Glaubens gehorchte Abraham 
dem Ruf, wegzuziehen in ein Land, 
das er zum Erbe erhalten sollte; und 
er zog weg, ohne zu wissen, wohin 
er kommen würde“ (Hebr 11,8). Er 
lebte dann im verheißenen Land wie 
in einem fremden, weil er, wie der 
Verfasser dieses Briefs schreibt, „die 
Stadt mit den festen Grundmauern 
erwartete, die Gott selbst geplant und 
gebaut hat“ (Hebr. 11,10). Alle die 
Väter und Mütter der Heilsgeschich-
te, so fährt der Autor fort, „bekannten 
sich auf Erden als Fremde, die nur 
zu Gast sind“, weil sie eine himmli-
sche „Heimat, ein Vaterland (patrís)“ 
suchten (Hebr 11,13–16). Hier fällt 
uns natürlich die berühmte Stelle aus 

dem Philipperbrief (3,20) ein: „Un-
sere Heimat ist im Himmel, von wo 
wir ja auch den Herrn Jesus Christus 
als Heiland erwarten.“ Paulus ge-
braucht hier allerdings ein anderes 
griechisches Wort, ein ausgespro-
chen politisches, nämlich políteuma, 
das soviel wie „Gemeinwesen“ oder 
„Stadtstaat“ bedeutet. Wir können 
aber ruhig bei dem schönen Wort 
Heimat bleiben, das es nur im Deut-
schen gibt. Die Vorstellung ist jeden-
falls in beiden Fällen die, dass die 
Christen auf Erden als Fremde ohne 
Bürgerrecht leben. Vollbürger mit 
allen Rechten sind sie erst im Him-
mel. Noch einmal der Hebräerbrief: 
„Wir haben hier keine bleibende 
Stadt (pólis), wir ersehnen vielmehr 
die künftige“ (Hebr 13,14) Von die-
sem Selbstverständnis und diesem 
Sehnen ist bei den Christen Europas 
heute fast gar nichts mehr übrig ge-
blieben. Mit der Kirche und ihren li-
turgischen Feiern haben wir freilich 
schon jetzt einen Abglanz des himm-
lischen Jerusalems, wie es wiederum 
der Hebräerbrief eindrucksvoll sagt 
(Hebr 12,22–24). 

2. Unterwegs in der Fremde
 
Wenden wir uns im Folgenden ein 

wenig dem 1. Petrusbrief zu. Er spie-
gelt die gängigen Überzeugungen des 
Christentums im letzten Viertel des 
1. Jahrhunderts wieder. Wir finden 
hier auch den zuletzt dargelegten 
Grundgedanken aus den paulinischen 
Schriften wieder. In der heutigen Ex-
egese und Verkündigung spielt er nur 
noch eine Nebenrolle. Das beweist je-
doch nur, dass uns heute das, was den 
frühen Christen wichtig war, eben 
nicht mehr wichtig ist. Schauen wir 
also nach, was den frühen Christen 
wichtig war und wie sie sich verstan-
den haben. 

Über das christliche Selbstver-
ständnis sagt uns schon gleich das 
Präskript etwas. Der Brief ist adres-
siert an „die auserwählten Fremden 
in der Diaspora von Pontus, Galatien, 
Kappadokien, der Asia und Bithy-
niens“. Die aufgezählten römischen 
Provinzen liegen alle in Kleinasien, 
der heutigen Türkei. Die Christen 

An jenem Tag wird es der Spross aus der  Wurzel Isais sein, 
der dasteht als Zeichen für die Nationen; die Völker su-

chen ihn auf; sein Wohnsitz ist prächtig (Jes 11,10).



234� DER FELS 8-9/2025

„Aufgrund des Glaubens gehorchte Abraham dem Ruf, wegzuziehen 
in ein Land, das er zum Erbe erhalten sollte; und er zog weg, 
ohne zu wissen, wohin er kommen würde“ (Hebr 11,8).

sind dort „Fremde“, die nur zu Gast 
sind, griechisch parepídämoi. Es ist 
dasselbe Wort wie in der zitierten 
Stelle aus dem Hebräerbrief (Hebr 
11,13). Damit sind Fremde gemeint, 
deren Aufenthalt am Ort nur vorüber-
gehend ist. Die Christen sind auf Er-
den überall als Fremde unterwegs, sie 
sind überall Pilger, überall in der Di-
aspora, für sie ist die ganze Welt eine 
einzige Diaspora. Soviel erfahren wir 
gleich zu Beginn. Das 1. Kapitel des 
Briefs wirkt dann beim ersten Lesen 
verwirrend. Die Sätze und Satzteile 
sind vollgestopft mit theologischen 
Aussagen und Motiven, ihr Zusam-
menhang ist unklar. Erst bei wieder-
holtem Lesen und Nachdenken ergibt 
sich, dass hinter diesen Sätzen ein 
einfaches gedankliches Grundgerüst 
steckt. 

Der Verfasser geht aus von einer 
Erfahrungstatsache, die er bei seinen 
Adressaten ganz selbstverständlich 
voraussetzen kann. Sie besteht darin, 
dass die Christen ihre frühere, her-
kömmliche Lebensweise losgewor-
den sind. Diese frühere Lebensweise 
war durch verschiedene Begierlich-
keiten bestimmt, weil man es nicht 
besser wusste (1 Petr 1,14). Jetzt im 
Nachhinein sehen die Christen: Die-
ses frühere Leben war leer, vergeb-
lich, sinnlos. Das ist knapp und klar 
formuliert in 1 Petr 1,18: „Ihr seid 
losgekauft von der sinnlosen, durch 
die Väter tradierten Lebensweise.“ 
Und sie wissen ganz genau, wie und 
um welchen Preis sie losgekauft wor-
den sind: durch den Opfertod Christi, 
„durch das kostbare Blut Christi, der 
ein Lamm ohne Fehler und Makel 
war“, wie es im nächsten Vers heißt. 
Wenn man nun weiterfragt: „Aber 
wie kommen die Christen darauf, 
dass Christus das Lamm ohne Fehler 
und Makel war, das sie von ihrer sinn-
losen Lebensweise losgekauft hat?“, 
dann steht die Antwort schon gleich 

in Vers 3: „Gepriesen sei der Gott und 
Vater unseres Herrn Jesus Christus, 
der uns in seiner großen Barmherzig-
keit neugeboren hat zu einer lebendi-
gen Hoffnung durch die Auferstehung 
Jesu Christi ...“. Die Hoffnung ist so 
„lebendig“, also wirklich und wirk-
sam, wie der, auf den sie sich rich-
tet. Aufgrund der Auferstehung Jesu 
Christi – für die frühen Christen ein 
absolut sicheres Faktum – glauben 
sie an den „lebendigen“ Gott, leben 
in einer begründeten Hoffnung und 
fühlen sich wie neugeboren. Die alte 
Lebensweise war durch Sex, Alko-
hol und sinnliche Vergnügungen be-
stimmt (1 Petr 4,3). Damit ist es für 
die Neugeborenen vorbei. Jetzt gilt 
nur noch ein Ziel: heilig werden wie 
Gott selbst (1 Petr 1,16). Am Ende 
aber müssen alle Menschen, ob sie 
wollen oder nicht, ihr Leben vor dem 
Gericht eben dieses Gottes verant-
worten (1 Petr 1,17).

Zu dem neugewonnen Leben ge-
hört zunächst einmal ein Zusam-
menleben in Gemeinden in ungeheu-
chelter, beständiger Bruderliebe (1 
Petr 1,22). Von pastoralen Räumen 
wusste man damals noch nichts. Den 
entscheidenden Sachverhalt bringt 
Petrus am Schluss des 1. Kapitels 
noch einmal auf den Punkt mithilfe 
eines Zitats aus dem Propheten Jesa-
ja: „Alles Fleisch ist wie Gras, seine 
Herrlichkeit wie blühendes Gras. Das 
Gras vertrocknet, die Blüte fällt ab. 

Doch das Wort des Herrn bleibt in 
Ewigkeit“ (Jes 40,6–8). Der „Herr“ 
bei Jesaja steht natürlich für den 
unaussprechlichen Namen Gottes. 
Alles, was der Prophet verkündet, 
ist das Wort dieses Gottes. Petrus er-
klärt aber ohne weiteres: „Und dieses 
Wort ist das euch verkündete Wort 
des Evangeliums!“ (1 Petr 1,25). Was 
dieses Evangelium bezeugt, gilt in 
Ewigkeit, alles andere ist vergänglich 
wie Gras.  

Die schönste Formulierung des 
neuen Lebensgefühls gibt dann der 
Anfang des 2. Kapitels. Dort schreibt 
Petrus: „Legt also ab alle Bosheit, 
alle Betrügereien, alle Eifersucht 
und alles üble Nachreden, und ver-
langt wie neugeborene Kinder nach 
der geistigen, unverfälschten Milch, 
so dass ihr damit wachsen könnt und 
das Heil erlangen, wenn ihr nämlich 
gekostet habt, wie gut der Herr ist“ 
(1 Petr 2,1–3). „Wie neugeborene 
Kinder (quasimodo geniti infantes) 
verlangt nach der unverfälschten 
Milch...“: Das ist bis heute der Int-
roitus des Weißen Sonntags. Mit die-
sem Vers begrüßte der Chor schon im 
frühesten Christentum die an Ostern 
Neugetauften bei ihrem Einzug in die 
Kirche, bei dem sie noch einmal ihr 
weißes Taufkleid tragen durften. Mit 
der „geistigen, unverfälschten Milch“ 
sind natürlich die wesentlichen Inhal-
te des christlichen Glaubens gemeint, 
über die man sich überall einig ist. 



DER FELS 8-9/2025 � 235

Wer sich davon ernährt, der wächst 
wie ein neugeborener Säugling mit 
der Milch seiner Mutter auf und 
kommt so auf den Geschmack, den 
nur Christus selbst hat; er kostet, wie 
gut der Herr ist. Hier hat der Brief-
autor eine wörtliche Anspielung auf 
einen Psalmvers angebracht. Es ist 
Psalm 34,9. Dort heißt es: „Kostet 
und seht, wie gut der Herr ist. Selig 
der Mann, der auf ihn seine Hoffnung 
setzt.“ Im Psalm ist mit dem „Herrn“ 
natürlich Gott der Herr gemeint, aber 
Petrus versteht darunter ohne weite-
res den Herrn Jesus Christus. Dieses 
Phänomen ist im Neuen Testament 
geläufig.

Der bekannteste Satz aus diesem 
Brief steht in 1 Petr 3,15. Er lautet 

nach der Einheitsübersetzung: „Seid 
stets bereit, jedem Rede und Antwort 
zu stehen, der von euch Rechenschaft 
fordert über die Hoffnung, die euch 
erfüllt.“ In dieser Übersetzung be-
ginnt mit „Seid stets bereit“ ein neuer 
Satz. Das entspricht allerdings nicht 
dem griechischen Text. Im griechi-
schen Text beginnt der neue Satz mit 
„Fürchtet euch nicht vor ihnen...“. 
Die Aufforderung zur Bereitschaft, 
Rede und Antwort zu stehen, ist also 
kein selbständiger Satz, sondern ein 
Satzteil, eine Apposition, zum vorher-
gehenden Hauptsatz. Das ist für die 
Deutung und das Verständnis nicht 
ganz unwichtig. Ich gebe im Folgen-
den eine Übersetzung des ganzen Sat-
zes, die etwas näher am griechischen 
Text ist als die Einheitsübersetzung, 

und füge noch die beiden vorherge-
henden Sätze hinzu:

 
„Wer wird euch Böses antun, wenn 

ihr euch eifrig um das Gute bemüht? 
Aber auch wenn ihr um der Gerech-
tigkeit willen Leiden erfahrt, selig 
seid ihr! Fürchtet ihre Schrecken nicht 
und lasst euch nicht verwirren, haltet 
vielmehr Christus, den Herrn, heilig 
in euren Herzen, jederzeit bereit zur 
Verantwortung (apología) gegenüber 
jedem, der von euch Rechenschaft 
(lógon) verlangt über die Hoffnung, 
die ihr hegt, aber mit Sanftmut und 
Gottesfurcht, da ihr ja ein gutes Ge-
wissen habt, damit, wenn ihr schon 
verleumdet werdet, diejenigen, die 
euren guten Lebenswandel in Chris-
tus beschimpfen, beschämt dastehen 
müssen. Denn es ist besser, für gute 
Taten zu leiden, wenn es Gottes Wille 
ist, als für böse.“ (1 Petr 3,14b–17)

 
Der Hauptsatz, der von der Re-

chenschaftsablegung spricht, lautet: 
„Haltet Christus, den Herrn, heilig 
in euren Herzen!“ Wer das tut, dem 
kann kein Mensch mehr Angst und 
Schrecken einjagen, er kann jeder-
zeit ruhig, sanftmütig und mit gutem 
Gewissen Rechenschaft ablegen und 
begründen, warum er in einer gro-
ßen Hoffnung lebt, die keine irdische 
Macht zerstören kann, weil sie in 
einer überirdischen Macht gegrün-
det ist, die den Bekenner auch über 
den Tod hinaus rettet und bewahrt. 
Der Hinweis auf ungerechtes Lei-
den zeigt deutlich, dass es hier nicht 
nur darum geht, einem freundlichen 
Frager Antwort zu geben, sondern 
auch in einer Gerichtssituation, in 
der es vielleicht um Leben und Tod 
geht. Pater Benedikt Schwank weist 
in seinem Kommentar zurecht auf 
das Gericht über Jesus selbst hin und 
schreibt: „Man denkt beim ganzen 
Vers an die Ereignisse im Prätorium 
zu Jerusalem: Draußen schreit das 

 „Abrahams Schoß“ der Ort des Wartens, 
bevor der Messias die Pforte zum Himmel öffnet.



236� DER FELS 8-9/2025

Volk, Jesus sei ein Volksaufwiegler 
und ein Feind des Kaisers. Doch die 
königliche Ruhe und Geduld, mit der 
der Angeklagte vor seinem Richter 
steht, straft alle Ankläger Lügen. Die 
Christen sollen in Christus, das heißt 
so wie Christus, und vereint mit ihm 
vor ihren Anklägern und Richtern 
stehen. Sie sollen auf das Leben und 
Sterben Christi schauen. Ja, sie sind 
mit hineingezogen in das Christusge-
schehen. Erneut steht in ihnen Chris-
tus vor dem Richter ...“. Das Vorbild 
Christi wird gerade im 1. Petrusbrief 
immer wieder und sehr eindrucksvoll 
hervorgehoben.

Wie kam es nun für die frühchrist-
lichen Gemeinden zu diesem Gefühl, 
in der Fremde zu leben? War das blo-
ße Dogmatik? Nein, dieses Gefühl 
hatte ein sachliches Fundament. Die 
Lebensweise dieser Christen unter-
schied sich von der ihrer Umwelt so 
augenfällig, dass diese „befremdet“ 
war, wie es 1 Petr 4,4 sagt. Und dort 
ist auch der Grund dafür genannt. 
Die Christen „laufen nicht mit im 
gleichen Strom der Ausschweifung“. 
Die Christen sind, wenn es um den 
falschen Lebensstil geht, keine Mit-
läufer. Sie haben einen Lebensstil, 
der ihre Umwelt befremdet. Es blieb 
aber nicht bei der Befremdung; die-
se führte vielmehr zu Anfeindungen 
und Schikanen aller Art. Auf diesem 
Hintergrund will der Autor des 1. Pet-
rusbriefs die Christen zum Aushalten, 
ja freudigen Auf-sich-nehmen dieser 
bedrückenden Situation ermuntern. 
Wenig später nimmt der Verfasser das 
Stichwort vom Befremdlichen noch 
einmal auf und spielt damit: „Ge-
liebte, seid nicht befremdet über die 
Feuerprobe, die zu eurer Prüfung ge-
kommen ist, als ob euch etwas Frem-
des zustoße. Vielmehr freut euch! 
Denn so wie ihr Anteil an den Leiden 
Christi habt, so werdet ihr euch freuen 
und jubeln bei der Offenbarung sei-

ner Herrlichkeit“ (1 Petr 4,12f). Die 
Christen als Fremde an einem Ort, 
wo sie nur ein höchst eingeschränk-
tes Bürgerrecht genießen, brauchen 
sich nicht zu wundern, wenn sie wie 
Ausländer schikaniert und verfolgt 
werden. Sie sollen sich darüber viel-
mehr freuen, da sie so ihren Glauben 
bewähren und Anteil an Christi Herr-
lichkeit erhalten können. Das sind 
Gedanken, die uns heute sehr fremd 
sind, die aber durchaus wieder aktuell 
werden können, und vielleicht bald.

Damit kommen wir noch zu einem 
weiteren Begriff zur Bezeichnung der 
Christen und ihrer Existenzweise in 
dieser Welt im 1. Petrusbrief. Dieser 
Begriff wird uns mit einem großen 
Sprung in unsere Gegenwart bringen. 
Der Autor, der die Autorität des Pe-
trus in Anspruch nimmt, bezeichnet 
die Christen nämlich nicht nur als 
Fremde, deren Aufenthalt an einem 
Ort nur vorübergehend ist, sondern 
auch als Einwohner ohne Bürger-
recht, griechisch pároikoi (1 Petr 
2,11). Diese sozialen Begriffe wer-
den hier also metaphorisch, in einem 
übertragenen Sinn gebraucht. Beide 
Metaphern bezeichnen die Christen 
als Menschen, die nicht sind, wo sie 
eigentlich hingehören; die eine betont 
mehr das Provisorische, Vorüberge-
hende, die andere mehr das Nachteili-
ge, Unbefriedigende dieses Zustands. 
Nur in seiner himmlischen Heimat 
genießt der Christ alle Bürgerrechte. 
Dort wird das „Erbe“ für ihn bereit-
gehalten (1 Petr 1,4). In diese Hei-
mat gelangt er bei der Wiederkunft 
Christi. Bis dahin dauert „die Zeit 
seines Exils, seiner Fremdlingschaft“ 
(1 Petr 1,17). Das griechische Wort, 
das ich hier mit „Exil“ oder „Fremd-
lingschaft“ übersetzt habe, ist paroi-
kía. Dieser Begriff bezeichnet einen 
Status mit beschränkten Rechten, ein 
Exil, eine Existenz in der Fremde. 
Das ist der Begriff zur Bezeichnung 

der Existenzweise der Christen in 
der Welt. Es ist eine paradoxe Exis-
tenzweise. Denn die Christen leben 
in zwei Welten. Einerseits gehören 
sie schon jetzt zur Gemeinschaft der 
Heiligen, zu der wir uns in jedem 
Credo bekennen, andererseits müs-
sen sie sich in einer nichtchristlichen 
und auch heute wieder zunehmend 
antichristlichen Welt einrichten. Die 
eine ist unsere eigentliche Heimat, 
die andere ist eine Welt, in der wir als 
Fremde auf eine befremdliche Weise 
leben und entsprechend behandelt 
werden. Zu dieser Welt müssen wir, 
wenn wir unserer eigentlichen Hei-
mat treu bleiben wollen, eine innere 
und äußere Distanz aufbauen und sie 
entschlossen bewahren. Eine umfas-
sende Weltfremdheit, die sich auch 
im Lebensstil äußert, gehört zum 
Christsein, wenn es ernst gemeint ist. 
Wer diese Art von Weltfremdheit ab-
lehnt, lehnt das Christentum ab. 

Damit komme ich zu einer letzten 
Beobachtung, einer schlichten Wort-
geschichte, die auch den Gelehrten 
offenbar unbekannt ist, obwohl die 
Sache nichts Neues ist. Das griechi-
sche Wort für die christliche Exilse-
xistenz oder Fremdlingschaft, das 
im Neuen Testament nur der 1. Pe-
trusbrief kennt, nämlich paroikía, 
wird noch heute als Fremdwort viel 
gebraucht. Sie kennen es alle. Es ist 
ein kirchenrechtlicher Begriff. Aus 
paroikía wurde nämlich im Lateini-
schen paroecia oder parochia, und 
das ist nichts anderes als unser Wort 
Pfarrei. Wenn wir vom Ursprung des 
Wortes her deuten, so ist eine Pfarrei 
also der Ort, wo eine christliche Ge-
meinschaft seine weltfremde Exil
existenz führt. Davon ist in unseren 
Pfarreien nichts, aber auch gar nichts 
mehr zu spüren. Die Pfarrei ist heu-
te nur eine kirchenrechtliche Größe, 
die sich zumindest in Deutschland 
dadurch auszeichnet, dass sie im-



DER FELS 8-9/2025 � 237

mer größer und unübersichtlicher 
wird. Diese unübersichtlichen Grö-
ßen nennt man auch gar nicht mehr 
Pfarreien, sondern pastorale Räume. 
Damit verschwindet nach der Sache 
auch das Wort. Vielleicht sollten wir 
uns doch noch einmal besinnen und 
überlegen: Was ist da falsch gelau-
fen? Darüber nachzudenken, ist je-
dem und jeder von uns aufgegeben.

 

3. Glaube, Hoffnung, Liebe und 
der heilige Augustinus

 
Wir hatten gesagt: Die Letzten 

Dinge müssten in unserer Lebens-
führung eigentlich die ersten sein, 
denn sie sind der eigentliche Gegen-
stand unserer Hoffnung, und diese 
Hoffnung muss unserem Leben die 
Richtung geben. Doch heute sind 
die Letzten Dinge – zumindest nach 
meiner eigenen Erfahrung – aus der 
kirchlichen Verkündigung und damit 
aus dem Bewusstsein der Gläubigen 
– wenn man sie überhaupt noch so 
nennen kann – so gut wie ganz ver-
schwunden. So treten wir heute, auch 
wenn wir uns noch Christen nennen, 
tatsächlich als Hoffnungslose vor 
eine Welt, die zwar immer noch brü-

chige Hoffnungen aller Art hat, aber 
keine letzte, wirkliche Hoffnung, die 
es nur mit einem lebendigen Glau-
ben an Gott gibt. Wir sind weithin 
zurückgefallen in jene sinnlose Le-
bensweise, die der Verfasser des 1. 
Petrusbriefs bei den Christen für 
überwunden erklärt hat: Sex, Alkohol 
und sinnliche Vergnügen aller Art. 
Der Weg, den wir zumindest in der 
deutschen Kirche mehrheitlich ein-
geschlagen haben, ist nicht der Weg 
der Nachfolge Christi, sondern der 
Weg der Anpassung an die Welt. Wir 
setzen nicht anders als die uns umge-
bende heidnische Gesellschaft unsere 
Hoffnung mehr auf den Mammon als 
auf Gott, der die Armen selig macht, 
nicht die Reichen. Da wir somit kei-
ne wirkliche Hoffnung mehr haben, 
hoffen wir auf Strukturreformen und 
dieses und jenes. Das ist jene Art von 
brüchigen, illusorischen Hoffnungen, 
vor denen die griechischen und römi-
schen Philosophen zurecht gewarnt 
haben. Doch dieses gesellschaftliche 
und kirchliche Thema würde uns jetzt 
zu weit führen, es liegt auch jenseits 
meiner Kompetenz. Und so möchte 
ich mit einem längeren Zitat aus einer 
Predigt des großen Kirchenvaters Au-

gustinus schließen. Seine Ausführun-
gen können vielleicht gerade unter 
den angedeuteten Umständen noch 
Hoffnung machen. Das Thema der 
Predigt ist die große und mit Recht 
berühmte Trias des Paulus in 1 Kor 
13, die wir schon kurz angerissen ha-
ben: „Glaube, Hoffnung, Liebe“ und 
ihr Zusammenhang: 

 
Was also ist Glaube, was Hoff-

nung, was Liebe? Und warum ist die 
Liebe das Größere? „Glaube ist“, 
wie an einer bestimmten Stelle der 
Schrift definiert ist, „das Feststehen 
der Hoffenden, die Überzeugung 
von Dingen, die nicht gesehen wer-
den“ (Hebr 11,1). Wer hofft, hat noch 
nicht, was er erhofft, doch er ähnelt 
durch seinen Glauben einem Besit-
zenden. Denn der Glaube ist, so heißt 
es, „das Feststehen der Hoffenden“. 
Es ist nicht die Sache selbst, die wir 
erst künftig haben werden, sondern 
der Glaube steht anstelle der Sache 
selbst. Denn wer den Glauben hat, 
hat nicht nichts, beziehungsweise wer 
vom Glauben erfüllt ist, ist nicht leer. 
Deswegen ist das Verdienst des Glau-
bens groß, weil er nicht sieht und 
doch glaubt. 

Hans Memling – Triptychon „Jüngstes Gericht“ (um 1470–1471): In der Mitteltafel thront Chris-
tus als Weltenrichter, unter ihm führt der Erzengel Michael die Seelenwägung durch; linke Tafel: 

die Geretteten auf ihrem Weg ins Himmlische Jerusalem; rechte Tafel: die Verdammten in der Hölle



238� DER FELS 8-9/2025

Denn wenn er sähe, welches Ver-
dienst wäre es? Als der Herr von den 
Toten auferstanden war und sich sei-
nen Jüngern gezeigt hatte, nicht nur 
den Augen zum Sehen, sondern auch 
den Händen zum Betasten (vgl. Joh 
20,25), womit er die menschlichen 
Sinne überzeugte, dass er es sei, der 
auferstanden ist, der kurz vorher am 
Kreuze hing, da stieg er, nachdem er 
mit ihnen so viele Tage verweilt hat-
te, wie es ihm gut erschien, um das 
Evangelium zu bekräftigen und den 
Glauben an die Auferstehung zu be-
gründen, in den Himmel auf, so dass 
er selber nicht mehr gesehen wurde, 
sondern durch Glauben festgehalten 
werden muss.  

Denn wenn er immer hier und die-
sen Augen sichtbar wäre, dann wäre 
der Glaube nichts Löbliches. Jetzt 
indessen wird einem gesagt: Glaube! 
Aber man will sehen. Man antwortet 
ihm: Glaube einstweilen, damit du 
einmal siehst! Der Glaube ist das Ver-
dienst, die Schau ist der Lohn. Wenn 
du sehen willst, bevor du glaubst, 
dann verlangst du den Lohn vor der 
Leistung. Was du haben willst, hat ei-
nen Preis. Du willst Gott sehen. Der 

Preis für dieses so große Gut ist der 
Glaube. Du willst ans Ziel gelangen, 
aber nicht den Weg dorthin gehen? 
Die Schau ist der Besitz, der Glaube 
ist der Weg dorthin. Wer die Mühe des 
Weges zurückweist, wie kann der die 
Freude des Besitzes suchen?

Doch der Glaube hört nicht auf, 
da ihn die Hoffnung stützt. Nimm 
die Hoffnung weg, dann hört auch 
der Glaube auf. Wie macht jemand 
auch nur einen Schritt, der nicht 
hofft, zum Ziel zu gelangen? Wenn 
du jedoch von beiden, das heißt von 
dem Glauben und der Hoffnung, die 
Liebe wegnimmst, was nutzt dann 
der Glaube, was nutzt dann die Hoff-
nung, wenn man nicht liebt? Ja, man 
kann nicht einmal erhoffen, was man 
nicht liebt. Denn die Liebe entzündet 
die Hoffnung, die Hoffnung leuch-
tet durch die Liebe. Doch wenn wir 
dann zu dem gelangt sind, was wir im 
Glauben als nicht Gesehenes erhofft 
haben, welcher Glaube wird da noch 
gelobt werden, ist doch der „Glaube 
die Überzeugung von Dingen, die 
nicht gesehen werden“ (Hebr 11,1)? 
Wenn wir sehen, wird vom Glauben 
nicht mehr die Rede sein. Denn du 

wirst sehen und nicht mehr glauben. 
Ebenso steht es mit der Hoffnung. 
Wenn die Sache da ist, hoffst du nicht 
mehr auf sie. „Denn was einer sieht, 
wie hofft er noch darauf?“ (Röm 
8,24) Seht, wenn wir ans Ziel gelangt 
sind, ist sowohl der Glaube am Ende 
wie auch die Hoffnung.

Wie steht es aber mit der Liebe? 
Der Glaube verwandelt sich in das 
Schauen, die Hoffnung in die Sache 
selbst. Die Schau wird es geben und 
die Sache, aber nicht mehr den Glau-
ben und die Hoffnung. Wie steht es 
nun mit der Liebe? Kann auch sie 
zu Ende gehen? Wenn sie sich schon 
entzündete bei dem, was nicht gese-
hen wurde, dann wird sie sich gewiss 
noch mehr entzünden, wenn sie sieht. 
Zu Recht also heißt es: „Das Grö-
ßere von ihnen ist die Liebe“ (1 Kor 
13,13); denn dem Glauben folgt die 
Schau, der Hoffnung folgt die Sache, 
der Liebe folgt nichts anderes, sie 
wächst, sie vermehrt sich, sie kommt 
in jener Betrachtung zur Vollendung. 
Wenn wir von hier nach dem Antlitz 
Gottes verlangen, wenn wir nach 
dem Vaterland der ewigen Glückse-
ligkeit seufzen, werden wir da nicht, 
wie sehr wir auch in zeitlichem Glück 
schwelgen und wie sehr wir auch von 
der Menge und dem Überfluss der 
Dinge erfüllt sind, die irdische Pil-
gerschaft für elend halten, da wir 
in jenem Verlangen begründet sind, 
und zu Gott, Mitleid erheischend, fle-
hen und immer beten: „Herr, befreie 
mich!“ (Ps 7,2)

 
Schließen wir mit einem weiteren 

Psalmwort (118,8f):  „Besser, sich 
zu bergen beim Herrn, als auf Men-
schen zu bauen. Besser, sich zu ber-
gen beim Herrn, als auf Fürsten zu 
bauen.“

Vortrag auf der 32. Theologischen 
Sommerakademie Augsburg, 2025

Glaube, Liebe, Hoffnung



DER FELS 8-9/2025 � 239

g

„Patron der Hoffnung“ – so nennen 
wir Schulschwestern unseren Or-
densgründer erst seit dem Heiligen 
Jahr 2025, das in uns Katholiken die 
Identität als „Pilger der Hoffnung“ 
stärken will. Im Folgenden soll ge-
zeigt werden, dass wir vom hl. Pierre 
Fourier (1565-1640) tatsächlich die 
Tugend der Hoffnung lernen können. 
Der Text ist die Kurzfassung eines 
Vortrags, der bei der 32. Theologi-
schen Sommerakademie in Augsburg 
am 13. Juni 2025 gehalten wurde.

Die Zeitumstände, in denen Pi-
erre Fourier lebte, gaben wenig 
Anlass zur Hoffnung. Ende des 16. 
Jahrhunderts litten die Menschen 
unter Kriegen, Hungersnöten, Pest-
epidemien, und die Verunsicherung 
im Glauben war groß – unserer 
gegenwärtigen Situation gar nicht 
unähnlich. Aber die christliche 
Hoffnung nährt sich nicht von den 
Verhältnissen, in denen wir leben, 
und erst recht nicht von unseren ei-
genen Fähigkeiten. Wovon dann? 
Die Buchstaben, aus denen das Wort 
„Hoffnung“ gebildet wird, können 
uns bei der Antwort helfen.

HOFFNUNG – 
wie Glaube

Die Grundlage der christlichen 
Hoffnung ist der Glaube. Nicht von 
ungefähr steht die Hoffnung in der 
Mitte der drei göttlichen Tugenden. 
Denn der Glaube bringt die Hoffnung 
hervor, und die Hoffnung nährt die 
Liebe. Pierre Fourier wuchs im Her-
zogtum Lothringen in einer gläubi-
gen Familie zusammen mit drei jün-
geren Geschwistern auf. Vermutlich 
wurde nicht viel über den Glauben 
geredet. Man praktizierte ihn ein-
fach. Diese unwillkürliche religiöse 
Sozialisation in der Familie „krönte“ 

Fourier mit seiner bewussten, durch-
dachten Glaubensantwort. 

Ihm half dabei die ausgezeichnete 
Bildung, die er an der neu gegründe-
ten Jesuiten-Universität in Pont-à-
Mousson erhielt. Zeitlebens blieb er 
mit den Jesuiten verbunden und hol-
te sich bei ihnen immer wieder Rat 
und Weisung. Während die Jesuiten 
sich für die Bildung der männlichen 
Jugend einsetzten, erkannte Fourier 
die Notwendigkeit einer gediegenen 
Mädchenbildung und gründete zu 
diesem Zweck später unsere Kon-
gregation, die Schulschwestern von 
Unserer Lieben Frau.

HOFFNUNG – 
wie Himmel

Alle Menschen hoffen – hoffen 
auf etwas Gutes, das sie sich nicht 
selbst verschaffen können. Wenn wir 
das Erhoffte dann erlangen, merken 
wir bald, dass es uns nicht vollstän-
dig erfüllt, dass wir hungrig und un-
ruhig bleiben. Deshalb ist der katho-
lische Philosoph Josef Pieper davon 
überzeugt: „Wenn es keine … auf 
der anderen Seite des Todes reali-
sierbare Hoffnung gibt, dann gibt es 
überhaupt keine Hoffnung.“ Unser 
Herz ist eben zu groß für das, was 
diese Welt zu bieten hat. Die Kirche 
betet: „Gib, dass wir unseren Lauf 
vollenden und zur Herrlichkeit des 
Himmels gelangen.“ Der hl. Paulus 
erinnert die Philipper eindringlich 
daran: „Unsere Heimat ist im Him-
mel“ (Phil 4,20). Wir Menschen sind 
nicht für die Erde geschaffen; wir 
sind Pilger zum Himmel.

In Pierre Fourier reifte während 
des Studiums die Berufung zum 
Priestertum, weil er den Menschen 
helfen wollte, ihre ewige Bestim-

Sr. M. Thekla Hofer: 

Pierre Fourier
Patron der christlichen Hoffnung 

Leben und Wirken des Ordensgründers der Auerbacher Schulschwestern

H



240� DER FELS 8-9/2025

mung zu verwirklichen. Er trat in 
die Abtei Chamousey ein und wur-
de Augustiner-Chorherr; denn die 
Chorherren engagierten sich in der 
Pfarrseelsorge, und das war sein 
Traum: als Seelsorger den Men-
schen aller Schichten und jeden Al-
ters den Weg zu Gott und zum Him-
mel zu zeigen. Es geht um unsere 
Ewigkeit – um nichts weniger. Und 
die Entscheidung fällt jetzt, hier auf 
Erden. 

HOFFNUNG – 
wie Ordnung

Die französische Philosophin Si-
mone Weil sagte, dass das größte aller 
menschlichen Bedürfnisse das Bedürf-
nis nach Ordnung sei. Vielleicht hängt 
das damit zusammen, dass die Anfän-
ge der Menschheit in einem Garten lie-
gen. Gott selbst pflanzte einen Garten 
und setzte den Menschen dorthin. Er 

setzte ihn nicht in eine Wildnis, son-
dern in einen kultivierten Raum (vgl. 
Gen 2,8). Im letzten Buch der Heiligen 
Schrift lesen wir, worauf die Mensch-
heitsgeschichte hinausläuft. Da ist 
von der „heiligen Stadt“, dem „neuen 
Jerusalem“, die Rede, das nach gött-
lichem Plan konzipiert ist (vgl. Offb 
21,2). Im Himmel herrscht Ordnung, 
und wenn wir hoffen, in den Himmel 
zu kommen, müssen wir uns schon 
hier auf Erden an Ordnung gewöhnen. 
Die Kirche betet im Ersten Hochgebet 
der hl. Messe: „… ordne unsere Tage 
in deinem Frieden, rette uns vor dem 
ewigen Verderben und nimm uns auf 
in die Schar deiner Erwählten.“

Gott ist ein Freund der Ordnung, 
und Fourier war auch ein Freund der 
Ordnung. Er litt sehr darunter, dass in 
der Abtei, in die er eintrat, die Ordens-
disziplin vernachlässigt wurde, doch 
er gab die Hoffnung nicht auf. Die 
Ordnung in einem Orden – man hört 
die Verwandtschaft der beiden Begrif-
fe deutlich heraus – hängt von der Be-
folgung der Regel ab. So begann Fou-
rier, die Regel des hl. Augustinus zu 
studieren und Abschnitt für Abschnitt 
in die Tat umzusetzen. Die Ordnung 
im Orden hängt auch von der Gehor-
samsbeziehung zum Obern ab. Dieser 
soll seine Autorität ausüben, aber in 
rechter Weise. Fouriers eigener Füh-
rungsstil (später als Pfarrer und Ge-
neraloberer der Chorherren) war eine 
sehr weise Mischung aus Festigkeit 
und Sanftmut. Er forderte viel, aber 
er versuchte stets, die anderen durch 
Überzeugung und Ermutigung höher 
zu führen. Auch hierin war er seinem 
Ordensvater, dem hl. Augustinus, sehr 
ähnlich.

Nachdem Fourier im Jahr 1589 in 
Trier zum Priester geweiht worden 
war, erbat er sich vom Abt die Erlaub-
nis, ein weiteres Mal an die Jesuiten-
Universität nach Pont-à-Mousson zu 
gehen, um ein vertieftes Theologie-
studium aufzunehmen. Er hatte erlebt, 
wie viel Schaden schlecht ausgebil-
dete Priester der Kirche zufügten – 
mehr Schaden als die neuen Lehren 
der Reformatoren, denen sie nichts 
entgegenzusetzen hatten. Nach dem 
Studium wurde er – wie er es schon 
lange ersehnte – Pfarrer und blieb es 
fast 40 Jahre. „Pierre Fouriers wich-
tigstes Hilfsmittel zur Erfüllung sei-
ner Aufgabe war er selbst“, so heißt es 
treffend in einer Biographie über ihn.

o

Saint Pierre Fourier 
bei der Messe, Juni 1589



DER FELS 8-9/2025 � 241

f

n der für die Priesterweihe vorschlug, 
schrieb Fourier: „Ihr schickt also die 
beiden zur Weihe, in der Hoffnung, 
dass sie sich bessern. Meiner Meinung 
nach werden sie das sicher nicht … 
Junge Männer zur Priesterweihe zu 
schicken, damit sie sich bessern, be-
deutet, den Karren vor das Pferd zu 
spannen. Sie müssen zuallererst ein-
mal gute Menschen sein: bescheiden, 
sehr zurückhaltend, ganz demütig, 
ganz gehorsam … dann kann man sie 
für die Weihe vorschlagen“ (S. 323). 

Bei dem heutigen Mangel an geist-
lichen Berufungen ist die Versuchung 
groß, ohne Unterschied jeden zu neh-
men, der an der Klosterpforte oder 
im Priesterseminar anklopft. Fourier 
legte großen Wert auf die Unterschei-
dung. Den Interessentinnen sollten 
die Härten des Ordenslebens durchaus 
nicht verschwiegen, sondern freimü-
tig offenbart werden. Im Evangelium 
lesen wir, welche Bedingung der Herr 
für seine Nachfolge stellt: nicht etwa 
große Liebe zu Gott und dem Nächs-
ten, stundenlange Gebete, Tugendhaf-
tigkeit …, sondern der „nehme sein 
Kreuz auf sich“ (Mt 16,24). Die ein-
zige Bedingung ist die Leidensbereit-
schaft, sonst nichts. 

Da Pierre Fourier durch wunder-
bare Heilungen schon eine gewisse 
Berühmtheit erlangt hatte, wandte 
sich eines Tages eine Frau an ihn mit 
der Bitte, er möge nach ihren Kindern 
schauen, die ernsthaft erkrankt waren. 
Fourier ging bereitwillig mit. Als er 
sich die beiden Kranken ansah, sag-
te er der Mutter, das Mädchen werde 
am Leben bleiben und ein Mitglied 
der Kongregation von Unserer Lie-
ben Frau werden, für den Jungen hege 
er keine Hoffnung mehr. Tatsächlich 
starb er (S. 213). Fourier hatte den 
Freimut, falsche Hoffnungen zu zer-
stören, was zwar schmerzhaft, aber 
ehrlich ist. Wie viele hohle Verspre-
chungen gibt es heutzutage gerade 
auf dem Gesundheitssektor! Dubio-
se Therapien oder Heilmittel werden 
aufdringlich angeboten – natürlich ha-
ben sie ihren Preis. Das Geschäft mit 
der Hoffnung floriert, weil Menschen 
in ausweglosen Situationen verständ-
licherweise nach jedem Strohhalm 
greifen und auf jedes „Wundermittel“ 
hereinfallen.

Fourier ermutigt uns, sogar mit 
Gott freimütig zu verkehren. An 

die einfache persönliche Nähe, das 
Da-Sein, das Trost spendet und im an-
deren Selbstachtung, Lebenskraft und 
Hoffnung weckt.

HOFFNUNG – 
wie Freimut

In der Apostelgeschichte ist immer 
wieder vom Freimut die Rede, um den 
die Gemeinde für die Verkündiger be-
tet (Apg 4,29; 19,8) und den die Ältes-
ten und Schriftgelehrten in Jerusalem 
an den ungelehrten Aposteln bestau-
nen (vgl. Apg 4,13). Freimut, Mut 
zur Klarheit, die Überwindung der 
Furcht, zu sagen, was ist, gehört von 
Beginn an zum Christ-Sein. Deshalb 
fanden auch immer mehr Menschen 
zum Glauben (vgl. Apg 2,41.47; 4;4; 
5,14). Heute richten sich die Men-
schen nicht mehr nach der Wahrheit, 
sondern verlassen sich auf Umfrage-
ergebnisse. Aber die Wahrheit ist nicht 
identisch mit der Mehrheitsmeinung. 
Ein wahrheitsliebender Mensch muss 
dem Meinungsdruck standhalten. 

Fourier vertrat ohne Furcht die 
Lehre der Kirche, auch gegenüber 
hochgestellten Persönlichkeiten. Als 
Herzog Karl von Lothringen seine 
Frau verlassen wollte, um eine ande-
re zu heiraten, bemühte er sich um 
kirchliche Unterstützung. Er behaup-
tete, seine erste Eheschließung sei un-
gültig gewesen. Da er Pierre Fourier 
sehr schätzte, versuchte er seine Zu-
stimmung zu erwirken und schickte 
Gesandte zu ihm. Diese lobten die 
neue Erwählte des Herzogs in den 
höchsten Tönen, wozu Fourier kurz 
angebunden bemerkte: „Das sind aus-
gezeichnete Eigenschaften. Es ist ein 
Jammer, dass Seine Durchlaucht be-
reits eine Frau hat“ (S. 342-343). 

Freimut zeigte er aber auch noch in 
anderer – heute nicht weniger aktuel-
ler – Hinsicht. Bei der Aufnahme von 
Kandidatinnen für das Klosterleben 
mahnte er, Vorsicht walten zu lassen: 
„Ihr zieht Ordensfrauen in Scharen an. 
Hütet euch davor, eine bei euch zu be-
halten, die nicht wirklich berufen ist“ 
(S. 136). Diese Warnung entsprach 
seiner Erfahrung, „dass viele deswe-
gen ihren Orden verlassen haben, weil 
sie zu unbedacht eingetreten waren, 
ohne genau zu erwägen, was sie taten“ 
(S. 192). Einem Abt, der zwei Mitbrü-

HOFFNUNG – 
wie Nähe

Bei der ersten Fronleichnamspro-
zession, die Pierre Fourier in seiner 
neuen Pfarrei Mattaincourt hielt, be-
eindruckte die Pfarrangehörigen, wie 
sehr er in die Anbetung des Aller-
heiligsten vertieft war und während 
der Prozession still betete, ohne die 
Augen umherschweifen zu lassen. 
Der Priester braucht diese Nähe zum 
Herrn in der Eucharistie. Wie sollte 
er sonst in seinem Auftrag handeln? 
Wenn er selbst Jesus nicht liebt, wie 
will er in anderen die Liebe zu Jesus 
entzünden? Er muss aber auch die 
Nähe der Menschen suchen, und Fou-
rier begann bei den Kindern, die er 
den Katechismus lehrte, mit denen er 
kleine Theaterstücke einübte und Lie-
der sang. Über die Kinder erreichte er 
auch die Eltern. Persönlich nahm er 
sich um die Kranken und Armen an. 
In den heutigen Pfarrverbänden und 
„Pastoralen Räumen“ usw. geht viel 
Nähe verloren. Der personale Bezug 
zum Pfarrer und die Anteilnahme am 
Leben der Pfarrangehörigen ist ei-
gentlich unmöglich und damit auch 
nachhaltige, stetige Seelsorge, wenn 
der Pfarrer nicht vor Ort ist. Fourier 
legte auch viel Wert auf wohlwollen-
de Nähe zu seinen Mitbrüdern. Jeder 
Pfarrer sollte zu den Geistlichen sei-
ner Nachbarschaft in einem freund-
schaftlichen Verhältnis stehen und 
nie ein schlechtes Wort über sie sagen 
(vgl. S. 50). Kamen Angehörige ande-
rer Pfarreien zu Fourier zum Beich-
ten, gab er ihnen regelmäßig als Buße 
auf, für ihren Pfarrer zu beten. 

Der hl. Pierre Fourier begegnete 
Andersgläubigen mit großem Respekt 
und verständnisvoll, was damals – es 
ist die Zeit der sog. Gegenreformati-
on, besser gesagt, der „katholischen 
Reform“ – alles andere als üblich war 
(vgl. S. 272). Er bemühte sich um sie, 
ohne sie zu drängen, so sehr lag ihm 
ihr Heil am Herzen. Als ihn Schwes-
tern zur Besprechung einer wichtigen 
Angelegenheit in ihr Kloster in einer 
anderen Stadt baten, wollte er seine 
Gemeinde nicht verlassen. „Meine 
Pfarrkinder sind halbtot vor Hunger. 
Ich besitze nichts, womit ich ihnen 
helfen könnte, doch meine Gegen-
wart (ohne mich rühmen zu wollen) 
hilft ihnen in gewisser Weise“ (S. 52). 
Präsent sein hilft! Oft ist es tatsächlich 



242� DER FELS 8-9/2025

u

Schwestern schreibt er, dass sie den 
Herrn im Gebet förmlich „unter 
Druck“ setzen sollten – man denkt an 
die zudringliche Witwe im Evangeli-
um (vgl. Lk 18,2-5): „Wenn er euch 
zu lange hinhält …, dann dürft ihr im-
mer noch nicht aufgeben … tadelt ihn 
und macht ihm Vorwürfe, mutig, aber 
immer demütig und ehrfürchtig“ (S. 
209-210)! 

HOFFNUNG – 
wie Umkehrwille

Die Umkehr liegt nie hinter uns, 
sondern immer vor uns. Umkehr setzt 
freilich die Erkenntnis voraus, dass 
man auf einem falschen Weg ist. Wer 
die Augen vor seinen eigenen Fehlern 
verschließt, hat Umkehr nicht nötig. 
Gerade im Heiligen Jahr sind wir zur 
Umkehr aufgefordert. Der Christ de-
finiert sich nicht durch die Fehltritte 
der Vergangenheit, sondern hofft auf 
die Barmherzigkeit Gottes, der einen 
Neuanfang gewährt. Die Heilige Pfor-
te ist ein Zeichen der Barmherzigkeit 
und Hoffnung. Wer sie durchschreitet, 
zeigt damit, dass er die Liebe und das 
Heil Gottes annimmt.

Pierre Fourier war sich seiner 
Unzulänglichkeiten sehr bewusst 
und daher auch immer zur Umkehr 
bereit. „Ich fühle mein Versagen 
mehr als zuvor, denn mein Aufent-
halt hat länger gedauert als geplant 
und gereichte weder euch noch mir 
zum Vorteil“ (S. 171), so schrieb er 
an die Schwestern eines Klosters: 

„Ich werde mit heiligen Messen, mit 
den Gebeten der anderen und auf 
jede erdenkliche Weise versuchen, 
alles zu eurem Vorteil wiedergut-
zumachen und sicherzustellen, dass 
ihr keine Verluste erfahrt“. Um der 
Selbsttäuschung zu entgehen, war er 
daran interessiert, was Feinde über 
ihn sagten; denn „sie lehren uns oft-
mals, was unsere engsten Freunde 
uns niemals sagen würden“ (S. 237). 

Als Schwestern ihr Kloster verlas-
sen wollten, um der Pest zu entkom-
men, die in der Stadt wütete, brachte 
Fourier sie von ihren Fluchtplänen 
ab, sodass sie „lieber in den Armen 
der Vorsehung unseres Erlösers“, d. 
h. „in ihrem Kloster (oder besser ge-
sagt im irdischen Paradies)“ blieben 
(S. 275). Hinsichtlich einer Schwes-
ter, die sich unerlaubt vom Kloster 
entfernt hatte und wieder aufgenom-
men werden wollte, reagierte er mit 
Zurückhaltung: „Barmherzigkeit 
ist etwas Gutes. Doch sie muss mit 
Klugheit und Reife einhergehen, und 
sie darf nicht durch zu große Eile ei-
ner ganzen Gemeinschaft schaden“ 
(S. 238). Die Umkehr muss eben 
aufrichtig und ausdauernd sein.

HOFFNUNG – 
wie Nüchternheit

Bei wichtigen Entscheidungen 
holte sich Fourier gern Rat und 
mahnte auch andere zu Klugheit und 
Besonnenheit: „Deshalb hat Gott uns 
zwei Ohren gegeben, damit wir beide 

Seiten hören können, mit dem Ver-
stand dazwischen, um ein Urteil zu 
fällen, und eine Zunge, um die Ent-
scheidung zu verkünden“ (S. 356). In 
einem Brief schreibt er: „Die Oberin 
sollte in einer so wichtigen Frage 
nichts für sich allein und nicht ein-
mal mit der Hilfe von zwei oder drei 
anderen entscheiden. Ein einziger 
Kopf, wie würdevoll ergraut er auch 
sein mag und für wie weise und klug 
er sich auch hält, wird in euren Klös-
tern für Angelegenheiten dieser Art 
nicht ausreichen“ (S. 136). 

Seine nüchterne Lebenseinstel-
lung half Fourier auch bei der Lei-
tung der Mitbegründerin, der seligen 
Alix Le Clerc, die außergewöhnliche 
Erfahrungen, Visionen, aber auch 
starke Versuchungen hatte. „Er sorgte 
dafür, dass sie weiter geistig gesund 
und vertrauenswürdig blieb, indem 
er ihren Gehorsam prüfte, wann im-
mer er dachte, sie müsse wieder auf 
den Boden der Tatsachen gebracht 
werden“ (S. 148). Eine gehorsame 
Haltung ist von jeher der beste Prüf-
stein für die Echtheit der kirchlichen 
Gesinnung. 

Nüchternheit übte Pierre Fourier 
noch in anderer Hinsicht: Er pfleg-
te einen sehr einfachen Lebensstil. 
Haus, Inventar, Kleidung, Nahrung 
beschränkten sich auf das Notwen-
digste. Was über die Grundbedürf-
nisse hinausging, war ihm suspekt. 
„Wenn du Schuhe trägst, die zu groß 
für deine Füße sind, dann sind sie 
hinderlich und stören dich beim Lau-
fen. Und so behindert auch ein Haus, 
das größer ist, als es die Notwendig-
keit erfordert, dein Vorwärtskommen 
auf dem Weg zum Himmel“ (S. 60). 
Das Ziel im Blick lässt uns das rechte 
Maß halten.

HOFFNUNG – 
wie Freundlichkeit

„Freundlichkeit löst Schwierigkei-
ten.“ Dieses Wort eines Zeitgenossen 
des hl. Pierre Fourier, des hl. Vinzenz 
von Paul (1581-1660), könnte auch 
aus dem Mund unseres Ordensgrün-
ders stammen. Zwei Schwestern, die 
zu einer Neugründung aufbrachen, 
riet er: „Besprecht alle Angelegen-
heiten freundschaftlich“ (S. 168). 
Menschen, die den Schwestern Är-

Wallfahrtsbasilika 
Mattaincourt, Frankreich



DER FELS 8-9/2025 � 243

ger machten oder ihnen feindselig 
entgegentraten, sollten sie mit Ehr-
erbietung und Wohlwollen begeg-
nen: „Wenn ihr wüsstet, wie wertvoll 
Geduld, Nächstenliebe und Demut in 
allem sind, vor allem aber um dieje-
nigen für uns einzunehmen, die uns 
Böses wollen. Sie sind die Waffen 
der Christen“ (S. 173). Einem Kriti-
ker sollten die Schwestern „um des 
Friedens willen ein paar Liebens-
würdigkeiten erweisen … Das ist der 
Geist eures Ordens. Es ist der wahre 
Geist des heiligen Augustinus. Es ist 
der christliche Geist und der Geist 
Gottes, der alle eure Handlungen lei-
ten und beherrschen sollte“ (S. 229). 

Einmal fragten Schwestern ihn, 
wie sie reagieren sollten, wenn ihnen 
Gerüchte zugetragen und sie um ihre 
Meinung gefragt wurden. Er antwor-
tete:

„Ich würde sagen: 
1. mit einem Lächeln, weil nie-

mand immer dazu verpflichtet ist, auf 

jede Frage oder jedem Menschen zu 
antworten; 

2. dass die Wahrheit schön, kühn, 
aufrichtig und beständig ist, doch 
auch diskret und niemanden drängt, 
etwas zu tun oder zu sagen, was nicht 
notwendig ist; 

3. dass die Erfahrung uns täglich 
zeigt, dass Nachteile und Reue oft-
mals dadurch entstehen, dass man zu 
viel, statt dass man zu wenig gesagt 
hat“ (S. 356-357). 

Das heißt nicht, dass wir gegen-
über unseren Mitmenschen ver-
schlossen und abweisend sein sollen. 
Im Gegenteil. Pierre Fourier ermutigt 
uns, „im Umgang miteinander große 
Offenheit und Warmherzigkeit zu 
zeigen“ (S. 347). 

Ein Hoffnungswort
Pierre Fourier starb am 9. Dezem-

ber 1640 mit einem echten Hoff-

nungswort auf den Lippen: „Wir ha-
ben einen guten Herrn und eine gute 
Herrin.“ Dieses Hoffnungswort kann 
uns nicht nur in der Sterbestunde Zu-
versicht schenken, sondern in jedem 
Augenblick. Schon zu Lebzeiten sag-
te Fourier oft bei schwierigen Ange-
legenheiten: „Lasst es uns ihm, un-
serem guten Herrn, überlassen! Lasst 
uns immer auf ihn hoffen und ihm, 
so wie wir sind, treu dienen … Der 
gute Gott, der uns so sehr liebt, wird 
uns beistehen“ (S. 302)! Ja, wir ha-
ben einen guten Herrn und eine gute 
Herrin. Jesus und Maria sind unsere 
Hoffnung. Wer sonst? 

Heiliger Pierre Fourier, lehre und 
erbitte uns die Tugend der Hoffnung!

Vortrag auf der 32. Theologischen 
Sommerakademie Augsburg, 2025

f f
n
ung

H

Die Schulschwestern 
unter den Gründerbildern



244� DER FELS 8-9/2025

Liebe Brüder und Schwestern in Christus!

Wir feiern heute den heiligen Barnabas. Soweit wir 
wissen, war er zwar kein Jünger Jesu, muss sich aber sehr 
früh zu Jesus Christus bekehrt haben. Für die Urkirche 
in Jerusalem gehörte Barnabas zu den wichtigen Säulen. 
Ihm hat das junge Christentum viel an missionarischer 
Wirkung zu verdanken. Mit der Kirche ehren wir ihn ge-
mäß alter Tradition auch als Märtyrer: Christus, den er 
verkündet hat, für den er gelebt hat, für Ihn hat er auch 
sein Leben hingegeben. Viele gibt es heutzutage, die 
ebenfalls verfolgt und umgebracht werden, weil sie sich 
zu Jesus Christus bekennen oder bekehrt haben. Wir wis-
sen uns auch in dieser Theologischen Sommerakademie 
in Gemeinschaft mit ihnen, und mit dem heiligen Barna-
bas, um darin bestärkt zu werden, in unserer Zeit, und in 
diesem Heiligen Jahr, „Pilger der Hoffnung“ zu werden. 

Was über den heiligen Barnabas biblisch berichtet 
wird, gibt uns ein klares Bild. Eingeführt wird er mit sei-
nem ursprünglichen Namen, Josef, und seiner Herkunft, 
aus Zypern. Auf ihn fällt das Augenmerk, als er einen 
Acker verkaufte und dessen Erlös den Aposteln übergab. 
Daraus spricht ein großes und wohltätiges Herz. Sein 
Beiname „Barnabas“, „Sohn des Trostes“, weist in die 
gleiche Richtung.

Wer ein großes Herz hat, hat auch die Fähigkeit für 
weitreichenden Spürsinn. Das fällt bei Barnabas auf: Er 
muss ein besonderes Gespür für künftige Entwicklungen 
gehabt haben – gewiss eine Gabe des Heiligen Geistes! 
Barnabas war es nämlich, der in Jerusalem die Angst der 
Jünger vor dem einstigen Verfolger Saulus durchbrach 
und diesen Neubekehrten bei ihnen einführte. Dazu ge-
hört viel Spürsinn und auch Mut! Und wohl wegen dieser 
Gabe erkannten die Jünger in Jerusalem in ihm den geeig-
neten Mann für eine Reise in das ferne Antiochia, als sich 
eine damals noch unvorstellbar neue Entwicklung ereig-
net hat: dass nämlich Nichtjuden, also Griechen, erstmals 
in großer Zahl den Glauben an Jesus Christus angenom-
men haben. 

Und so begegnen wir wieder der Geistesgröße des Bar-
nabas: Gegenüber dieser Entwicklung war er unvoreinge-
nommen, völlig offen, ja hat sich darüber gefreut, und aus 

P. Johannes Nebel FSO:

Der heilige Barnabas – 
urchristlicher Vordenker 
aus gläubiger Hoffnung

Altarbild des Heiligen Barnabas, 
Detail des Hl. Barnabas, Sandro Botticelli



DER FELS 8-9/2025 � 245

dieser Freude die Neubekehrten sofort mit apostolischem 
Eifer ermahnt, Christus treu zu bleiben. Bis eine solche 
Weite des Geistes sich auch in Jerusalem durchsetzen 
konnte, musste noch sehr viel geschehen – bis hin zu dem 
sogenannten Apostelkonzil, das für das junge Christen-
tum endgültig die Schranken des jüdischen Gesetzesden-
kens durchbrach. Barnabas aber war hierfür ein entschei-
dender Vorreiter und auch entschiedener Vordenker. 

Das Gespür für weitere Entwicklungen, diese Geistes-
gabe, erwies Barnabas auch darin, dass er von Antiochia 
aus sich die Mühe machte, den bekehrten Saulus, der sich 
inzwischen in seine Heimatstadt Tarsus in Kleinasien zu-
rückgezogen hatte, ebendort zu suchen und erfolgreich 
dazu zu bewegen, mit ihm nach Antiochia zu kommen. 
Dieser Vermittlung des Barnabas haben wir also den gro-
ßen Apostel der Völker, den heiligen Paulus, zu verdan-
ken!

Der Heilige Geist wirkte immer weiter. Uns werden 
in der Lesung Gebet und Fasten berichtet – das war da-
mals offenbar selbstverständlich, nicht so knauserig ein-
gezwängt in Fastenzeit und Freitagsgebot, wie wir das 
heute kennen und vielfach leider doch nur allzu wenig 
beherzigen. Doch Leute, die den Erlös eines Ackers ein-
fach hergaben, waren jederzeit auch bereit zu fasten. Da 
konnte der Heilige Geist wirken, und Er wirkte: Er stif-
tete in die Herzen die Initiative zur ersten Missionsreise 
des Apostels Paulus ein, zusammen mit Barnabas, der ihn 
dazu begleitete. Wieder zeigt sich eine ungeheure Weite 
und Kraft des Wagnisses!

Soweit etwas von dem Bild, das uns die Bibel über 
Barnabas zeichnet. Was Jesus uns heute im Evangelium 
ans Herz legt, weist in die gleiche Richtung: „Umsonst 
habt ihr empfangen, umsonst sollt ihr geben. Steckt nicht 
Gold, Silber und Kupfermünzen in euren Gürtel!“ Wieder 
also wird uns eine Herzenshaltung vor Augen gestellt, die 
in der problemlosen Bereitschaft zu Entbehrungen groß 
ist – groß für die Weite der Botschaft, die in ihrem Kern 
besagt: „Das Himmelreich ist nahe!“ 

Liebe Brüder und Schwestern, an dieser Spannkraft der 
Ursprünge unserer christlichen Religion müssen wir uns 
neu ausrichten, uns davon anfragen und uns einladen las-
sen. Dazu aber dürfen wir weiterfragen, was denn diese 
ersten Generationen an Christen zu dieser Herzens- und 
Lebenshaltung bewegt hat. Was hat Barnabas so großher-
zig und so geistesweit gemacht, was hat seinen Spürsinn 
so belebt, was hat ihn zu immer neuen Initiativen ange-
regt? Es kann nur das Grundlegende gewesen sein, was 
mit dem Christusereignis in Welt und Zeit hereingebro-
chen ist: In Jesus von Nazareth ist der endgültige Messias 
Gottes gekommen, der mit seinem Tod und seiner Aufer-
stehung der ganzen Welt das endgültige Leben eröffnet. 
Das hat damals die Herzen getroffen! Das hat die Herzen 
von innen her umgestaltet zu hoffenden Herzen. Ja, Bar-
nabas und viele mit ihm waren genau das in ihrer Zeit, 
was wir heute uns als Leitgedanken für diese Theologi-
sche Sommerakademie gewählt haben: „Pilger der Hoff-
nung“! Am heiligen Barnabas können wir erkennen, wie 
viel möglich ist, wenn wir dies nur im Leben umsetzen. 
Möge er uns dafür ein mächtiger Fürsprecher sein! Amen.

Johann Heiss (1640–1704):  Paulus und Barnabas in Lystra



246� DER FELS 8-9/2025

... immer weniger 
fühlbare Andacht

1859, 15. Dezember, in England, 
in Birmingham. Der Priester John 
Henry Newman trägt die folgenden 
Sätze in sein Tagebuch ein: „Ich 
schreibe auf den Knien und vor dem 
Angesicht Gottes. Möge Er mir gnä-
dig sein! Mit den fortschreitenden 
Jahren habe ich immer weniger fühl-
bare Andacht und inneres Leben. Ich 
möchte wissen, ob es bei allen Men-
schen so ist, an sich betrachtet, ohne 
die Gnade Gottes. ... Der größte Teil 
unserer Jugendfrömmigkeit, unseres 
Glaubens, unserer Hoffnung, Freu-
digkeit, Beharrlichkeit ist natürlich 
...   Alte Menschen sind in der Seele 
ebenso steif, ausgetrocknet und blut-
los wie ihre Körper, soweit nicht die 
Gnade sie erfüllt und erweicht. Und 
dazu bedarf es einer Flut von Gna-
de. Ich bewundere alte Heilige mehr 
und mehr. Der heilige Aloysius, der 
heilige Franz Xaver oder der heilige 
Karl sind nichts neben dem heili-
gen Philipp.“ – Der hl. Aloisius von 
Gonzaga wurde 23 Jahre alt, der hl. 
Franz Xaver lebte 46 Jahre, ebenso 
der hl. Karl Borromäus. Der hl. Phi-
lipp Neri, Newmans Ordensvater, 
wurde alt. Er starb im 80. Lebens-
jahr. – „Oh, heiliger Philipp, erlange 
mir einen kleinen Teil deines Eifers! 
Ich lebe mehr und mehr in der Ver-
gangenheit und in der Hoffnung, die 
Vergangenheit möge in der Zukunft 
wiederaufleben.“ (Briefe und Tage-
buchaufzeichnungen aus der katho-
lischen Zeit seines Lebens, II. und 
III. Band der Ausgewählten Werke, 
Mainz o. J., 254 f.)

Ein paar Jahreszahlen, damit wir 
diese Sätze richtig einordnen kön-
nen. Der hl. John Henry Newman 
lebte von 1801 bis 1890. Als er diese 
Worte schrieb, 1859, war er also 58 
Jahre alt und hatte, was er freilich 

nicht wissen konnte, noch dreißig 
Lebensjahre vor sich. 

Die Jahre um 1859 waren eine 
schwierige Zeit für ihn. In der ang-
likanischen Kirche hatte er eine gro-
ße öffentliche Wirksamkeit entfalten 
können, er war geachtet und wurde 
gehört. Durch seine Konversion 1845 
hatte er seinen Resonanzraum in der 
Staatskirche verloren, in der katholi-
schen Kirche hatte er nicht Fuß fassen 
können. „Ich bin eine Null“, schreibt 
er wenig später in sein Tagebuch. 
„Ich habe in Rom keinen Freund; 
ich habe in England gearbeitet, um 
mißdeutet, verleumdet und verhöhnt 
zu werden. ... immer wurde mir die 
Türe vor der Nase zugeschlagen. 
… Ich … wurde nicht verstanden.“  
(Tagebuch 8. Januar 1860, S. 257). 
Es vergingen noch einige schwieri-
ge Jahre, bis sich das Blatt wendete. 
Newman fand dann doch noch die 
Anerkennung, die er brauchte, um in 
die Kirche hineinwirken zu können. 
Papst Leo XIII. hat ihn schließlich 
zum Kardinal ernannt.

Das aber war für ihn im Jahr 1859 
nicht absehbar. Was brauchte er also 
in diesen dunklen Jahren? Geduld 
und Hoffnung! Hoffnung und Ge-
duld! 

Geduld und 
Ungeduld

Geduld hat verschiedene Gesich-
ter. Die Geduld, die von einem alten 
Menschen gefordert wird, unter-
scheidet sich durchaus von der Ge-
duld eines jungen. Der junge Mensch 
hat ein Ziel vor Augen und oft kann 
er es nicht oder nur schwer erwarten. 
Er muss seine Ungeduld überwinden. 
Kinder können diese Art von Geduld 
sehr gut in der Adventszeit lernen 
und einüben. Vier Kerzen auf dem 

Kranz. Nur eine wird zu Beginn ent-
zündet. Die zweite Kerze muss noch 
eine ganze Woche warten. Und die 
dritte und vierte darf man nicht auch 
gleich mit anzünden. Jede Kerze für 
eine lange Woche, ehe das so sehr er-
sehnte Fest anbricht! Geduld! 

Die Kirche sieht in ihrer Liturgie 
eine ganze Reihe von solchen Ge-
duldsübungen vor. Vor den großen 

Wolfgang Tschuschke:

„Ausharren in Geduld“

Die Gnade der Beharrlichkeit und die Tugend der Geduld

Festen hält sie die Gläubigen zu einer 
Fastenzeit an, Weihnachten und Os-
tern. Nach dem Fest Christi Himmel-
fahrt folgt nicht gleich das vom Herrn 
verheißene Pfingsten. Neun Tage be-
reitet sich die Kirche darauf vor, in 
einer Novene. Wer sich entschlossen 
hat, ein Sakrament zu empfangen, 
muss eine Zeit der Vorbereitung 
durchlaufen. Mann und Frau sollen 
nicht einfach zusammenziehen, son-
dern vielmehr heiraten und sich auf 



DER FELS 8-9/2025 � 247

die Eheschließung vorbereiten. Der 
Priesterweihe geht der Diakonat vo-
ran. Die großen Dinge erreichen wir 
über Stufen! Auch der Kirchenraum 
macht das sichtbar. Der Altar wird 
auf Stufen errichtet. Er ist erhoben 
über den Raum, in dem sich das Volk 
versammelt. Stufen, zeitliche wie 
räumliche, sind allerdings kein mo-
dernes Konzept, und so müssen wir 
in unseren Tagen mit ansehen, wie 
solche Stufen eingeebnet werden. 
Die Fastenregeln sind ermäßigt, die 
Vorfastenzeit ist abgeschafft – dafür 
haben wir den Faschingssonntag ein-
getauscht –, der Hochzeit geht kein 
Verlöbnis mehr voraus. Die niederen 
Weihen und der Subdiakonat: abge-
schafft. Bei Renovierungen von Kir-
chen lässt man die undemokratischen 
Stufen verschwinden und bei Neu-
bauten sieht man sie gar nicht erst 
vor. Man hat heute keinen Zugang 
mehr zu der seelsorgerlichen Weis-

muss entsprechend immer größere 
Geduld aufbringen, um sie zu errei-
chen. Aber, und das ist die Grundsi-
tuation des jungen Menschen, er hat 
dabei immer ein Ziel deutlich und 
klar umrissen vor Augen. 

Ausharren 
in Geduld

Der ältere Mensch hat viele Ziele 
erreicht, Ziele nämlich, die man mit 
leiblichen Augen sehen kann: der 
Führerschein, das Abitur, die Hoch-
zeit, das eigene Haus, das Bundes-
verdienstkreuz, die Genesung von 
einer schweren Krankheit. Wie viele 
Stufen hat ein alter Mensch schon 
genommen! Schließlich geht es in 
seinem Leben nur noch um die letz-
te, die höchste Stufe, 
das eigentliche Ziel 
unseres Lebens: der 

natürlichen Kräfte nicht helfen. Die 
nehmen ohnedies ab. Jetzt braucht es 
übernatürliche Kräfte für eine über-
natürliche Hoffnung. 

Der hl. Paulus beschreibt diese 
Aufgabe im Römerbrief. „Wir seufzen 
in unserem Herzen und warten dar-
auf, dass wir mit der Erlösung unse-
res Leibes als Söhne offenbar werden. 
Denn auf Hoffnung hin sind wir ge-
rettet. Hoffnung aber, die man schon 
erfüllt sieht, ist keine Hoffnung. Denn 
wie kann man auf etwas hoffen, das 
man sieht? Hoffen wir aber auf das, 
was wir nicht sehen, dann harren wir 
aus in Geduld“ (Röm 8, 23-25). 

Das ist die Aufgabe für alle Men-
schen, besonders aber für alte: Aus-
harren in Geduld.

Als junger Mensch 
habe ich in den Kir-

heit der Kirche, die sich eben darin 
ausdrückte, dass sie zeitliche und 
räumliche Stufen errichtete, Stufen, 
mit denen wir die Geduld einüben 
können.

Wie auch immer, ob die Kirche 
nun hilft oder ob wir ihre Hilfe ent-
behren müssen, was das Kind gelernt 
und eingeübt hat, muss sich bei dem 
jungen Erwachsenen bewähren. Er 
strebt immer größere Ziele an und 

Himmel, die ewige Gemeinschaft 
mit Gott. Dieses Ziel aber kann man 
nicht sehen, jedenfalls nicht mit leib-
lichen Augen. Das ist eine neue He-
rausforderung für die Geduld. Die 
Geduld des alten Menschen. Nicht 
Ungeduld muss er überwinden, son-
dern Hoffnungslosigkeit.

Er hat schließlich nur noch dieses 
eine Ziel, und weil es übernatürlich 
ist und unsichtbar, können ihm seine 

chen recht viele alte Leute beobach-
tet. Schon damals war der Alters-
durchschnitt in den Gottesdiensten 
höher als anderswo. Ich dachte mir: 
wenn du erst einmal älter wirst, dann 
wirst du auch frömmer werden, die 
Frömmigkeit wird sich von selber 
einstellen. Aber das war kein guter 
Gedanke. Im Gegenteil, in meiner 
Seelsorgepraxis habe ich oft genug 
erleben müssen, dass Menschen im 
Alter den Glauben verlieren. 



248� DER FELS 8-9/2025

Das Glaubensleben hat seine Ge-
zeiten und seine Phasen. Am An-
fang steht die Bekehrung oder die 
Konversion oder der Durchbruch zu 
einer klaren und bestimmten Sicht 
auf den Glauben. Wir finden unsere 
Identität, und das beflügelt uns und 
schenkt uns Gewissheit. Neuland! 
Aufbruch! Die Jugend unseres Glau-
bens. Das wird dann bald zum Alltag, 
muss sich bewähren in manchen An-
fechtungen und Schwierigkeiten. Ir-
gendwann stellt sich heraus, dass die 
eigenen Kräfte begrenzt sind.  Der 
Schwung der jugendlichen Begeis-
terung ist verbraucht und die natürli-
chen Kräfte kommen nicht an gegen 
die Widerstände. „Der größte Teil 
unserer Jugendfrömmigkeit, unseres 
Glaubens, unserer Hoffnung, Freu-
digkeit, Beharrlichkeit ist natürlich“, 
hatte Newman in sein Tagebuch ge-
schrieben. Aber wenn unsere Natur 
erschöpft ist – was hilft dann? 

ist die Situation der Abschiedsreden 
in den Kapiteln 14 bis 17, der Herr 
verlässt seine Jünger, er geht fort. Und 
damit entlässt er seine Jünger in die 
Selbständigkeit, im Bild gesprochen: 
sie müssen sich abnabeln und erwach-
sen werden. In jugendlichem Eifer 
waren sie dem Ruf des Herrn gefolgt 
und hatten sich ihm angeschlossen. 
Manchmal war es auch Übereifer, wie 
wir am hl. Petrus sehen. Das gehört ja 
auch zur Jugend dazu. Aber es wird 
die Zeit kommen, wo der jugendliche 
Elan nicht mehr trägt. Die natürliche 
Kraft wird sich verbrauchen. Darauf 
bereitet der Herr seine Jünger vor, in-
dem er vom Bleiben spricht. Bleibt in 
mir und ich bleibe in euch. Ich bin der 
Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in 
mir bleibt und in wem ich bleibe, der 
bringt reiche Frucht; denn getrennt 
von mir könnt ihr 
nichts vollbringen“ 
(Joh 15, 4f.).

verspricht uns, dass auch er bleiben 
wird: Wer in mir bleibt und in wem 
ich bleibe. Mit ihm wird der dreifal-
tige Gott in uns, den Gläubigen, blei-
ben: Wenn jemand mich liebt, wird 
er mein Wort halten; mein Vater wird 
ihn lieben und wir werden zu ihm 
kommen und bei ihm Wohnung neh-
men (15,23). „Wohnung“ lesen wir 
in der deutschen Übersetzung. Das 
griechische Wort mone ist abgeleitet 
von meno, ich bleibe. Wir werden 
zu ihm kommen und bei ihm Bleibe 
nehmen, müssten wir also wörtlich 
übersetzen, oder ganz wörtlich: wir 
werden eine Bleibe bei ihm machen. 

Nun sollen auch wir in ihm blei-
ben. Damit ist keine rein passive 
Haltung gemeint. Da kommt das 
Bild vom Weinstock an eine Grenze. 

„Bleiben“ schließt 
durchaus Aktivität 
ein. Das lehrt die ka-

In Christus 
bleiben

Wir schauen in die Hl. Schrift. 
Eine gar nicht auszuschöpfende Ant-
wort haben wir im Gleichniswort vom 
Weinstock und den Reben (Joh 15). 
Es gehört zu den Abschiedsreden, 
wie sie der hl. Johannes in seinem 
Evangelium überliefert. Immer wie-
der werden wir darin aufgefordert, in 
Christus zu „bleiben“. Der Herr, das 

Wir sind verbunden mit Christus. 
Nicht wir müssen uns mit ihm ver-
binden, sondern er hat sich mit uns 
verbunden durch die Taufe. Nicht wir 
haben ihn erwählt, sondern er hat uns 
erwählt und dazu bestimmt, dass wir 
uns aufmachen und Frucht bringen 
und dass unsere Frucht bleibt (vgl. 
Joh 15,16). Wir müssen die Verbin-
dung mit Christus nicht herstellen. 
Vielmehr sollen wir bewahren, was 
uns geschenkt ist – bleiben. Christus 

tholische Kirche auch ganz klar. Der 
freie Wille des Menschen wirkt im 
Geschehen der Rechtfertigung durch 
freie Zustimmung mit, lehrt das Kon-
zil von Trient. Die Reformatoren des 
16. Jahrhunderts hatten gesagt, der 
Mensch könne nichts beitragen zu 
seinem Heil, wie ein lebloses Ding 
könne er nichts tun, sondern verhalte 
sich völlig passiv. Das Konzil verur-
teilt diese Auffassung (Conc. Trid. 
Sessio VI Can. 4). 



DER FELS 8-9/2025 � 249

Die Lehre vom Zusammenwir-
ken zwischen der Gnade Gottes und 
der Freiheit des Menschen ist ein 
großes Geschenk der katholischen 
Kirche an die Christenheit. Gebore-
ne Katholiken, die mit dieser Lehre 
aufgewachsen sind, 
können gar nicht er-
messen, was für eine 
große Sache das ist. 
Gott erhebt uns so 
hoch, dass wir im 
Glauben und in der 
Liebe mit ihm zu-
sammenwirken kön-
nen. Wenn Christus 
sagt, dass wir in ihm 
bleiben sollen, dann 
sagt er einschluss-
weise, dass wir mit 
ihm zusammenwirken sollen. Denn 
„in Christus bleiben“ – das setzt 
eine von Christus gewirkte Wirk-
lichkeit voraus und ist gleichzeitig 

wenn ich so sagen darf, oder besser 
verbunden ist der dreifaltige Gott 
mit den Gläubigen. 

Einige Sätze aus den Abschieds-
reden, in denen sich das ausdrückt: 
„Ich“, Christus, „bin in meinem 
Vater, ihr seid in mir und ich bin in 
euch“ (14,20). – „Bleibt in mir und 
ich bleibe in euch“ (15,4.) – „Bleibt 
in meiner Liebe!  Wenn ihr meine 
Gebote haltet, werdet ihr in meiner 
Liebe bleiben, so wie ich die Gebo-
te meines Vaters gehalten habe und 
in seiner Liebe bleibe“ (15, 9f.). – 
„Wenn ihr mich erkannt habt, wer-
det ihr auch meinen Vater erkennen“ 
(14,7). – „Glaubt mir doch, dass ich 
im Vater bin und dass der Vater in mir 
ist … Wer an mich glaubt, wird die 
Werke, die ich vollbringe, auch voll-
bringen“ (14,11f.). – „Das ist mein 
Gebot, dass ihr einander liebt, so wie 
ich euch geliebt habe“ (15,12). 

In den Abschiedsreden wird uns 
ein wunderbares dreidimensionales 
Gebilde vor Augen geführt, das wir 
von immer neuen Richtungen be-
trachten können. Alles ist darin mit-
einander verbunden: Gott in sich und 

wir mit Gott in unserem Glauben, 
unserer Liebe, unserem Gehorsam. 
Wer Gott, Vater und Sohn, erkennt, 
an ihn glaubt und ihn liebt, wer die 
Worte Christi und seine Gebote hält, 
wer in Christus ist, und Christus ist 
in ihm, der bleibt in ihm, und er wird 
reiche Frucht bringen (15,8).

Als Erzbischof Karl Braun von 
der Leitung der Erzdiözese Bam-
berg zurücktrat, schenkte er seinen 
Priestern ein Büchlein mit dem Ti-
tel „Bei Christus bleiben. Gedanken 
zu einem Herzensanliegen Christi 
im Blick auf Leben und Dienst des 
Priesters.“ Er hat es später zu einem 
richtigen Buch ausgearbeitet. Auch 
eine Abschiedssituation! Ein schei-
dender Bischof ist von der Sorge 
um die zurückbleibenden Priester 
erfüllt. Gleichzeitig wollte er wohl 
auch seine eigene Situation mit die-
sen Gedanken bewältigen. Ein alter 
Mann, seine Kräfte lassen nach, er 
muss abgeben, und erlebt wohl auch 
Ähnliches wie der hl. John Henry 
Newman. Das fragt er auch im Hin-
blick auf sich selbst: Was trägt jetzt? 
Wie muss ich jetzt leben, damit ich 
in Verbindung bleibe mit Christus, 

in jedem Augenblick ein Akt unse-
rer Freiheit.

Das Wort vom Bleiben ist in den 
Abschiedsreden, wie sie der hl. Jo-
hannes überliefert, auf vielfältige 
Weise verschränkt mit den Grund-
begriffen des Evangeliums: erken-
nen, glauben, lieben, die Gebote 
halten, Frieden, Freude. Verschränkt 
ist auch Gott in sich als Vater, Sohn 
und Heiliger Geist; und verschränkt, 



250� DER FELS 8-9/2025

dem ich gedient habe und weiter die-
nen will? Und was kann ich meinen 
Priestern mitgeben, die weiter in der 
Seelsorge stehen?

Reinigung 
des Weinstocks

Schauen wir noch einmal hin auf 
das Gleichnis vom Weinstock. Wer 
in Christus bleiben will, muss bereit 
sein, sich reinigen zu lassen. „Mein 
Vater ist der Winzer.  Jede Rebe an 
mir, die keine Frucht bringt, schnei-
det er ab und jede Rebe, die Frucht 
bringt, reinigt er, damit sie mehr 
Frucht bringt“ (Joh 15, 1f.). Hier 
geschieht, so könnte man sagen, 
Reinigung in zwei Richtungen. Zu-
nächst wird der Weinstock gereinigt 
von nutzlosen Reben, solchen, die 
keine Frucht bringen und nur eine 
Belastung sind für den Weinstock. 
Jede Rebe ..., die keine Frucht bringt, 
schneidet er ab. 
Ein hartes Wort! Es 
gibt die Sünde, mit 

der wir uns ausschließen vom Leib 
Christi, von der Kirche, vom Wein-
stock des Herrn. Die Todsünde. Der 
Vater reinigt die Kirche von der Tod-
sünde. Er schneidet eine Rebe ab. 
Freilich, das Weinstockbild kommt 
hier an eine Grenze: Wenn die Rebe 
einmal abgeschnitten ist, gibt es kein 
Zurück. Die Todsünde aber kann 
vergeben werden. Die Kirche hat 
das Bußsakrament, in dem sie auch 
Todsünden nachlassen kann. Doch 
die unbereute Todsünde führt zur 
endgültigen Trennung von Christus. 
Jede Rebe ..., die keine Frucht bringt, 
schneidet er ab.

Sollte ich jetzt so viel davon re-
den? Hier sind doch lauter fromme 
Leute beieinander, das muss man 
doch nicht auswalzen? Nein, wir 
müssen durchaus von diesen schwie-
rigen Dingen reden, nicht nur im 
Hinblick auf andere Menschen. Nie-
mals dürfen wir uns in Sicherheit 

wiegen über unser 
endgültiges Heil. So 
lehrt es das Konzil 

von Trient. Gott gibt uns die Gabe 
der Beharrlichkeit, aber „niemand 
darf sich von ihr etwas Sicheres mit 
absoluter Gewißheit versprechen“ 
(Conc. Trid. Sessio VI Cap. 13). 
Vielmehr, und damit zitiert das Kon-
zil den Apostel Paulus, sollen jene, 
die zu stehen vermeinen, achtgeben, 
dass sie nicht fallen (1 Kor 10,12) 
und mit Furcht und Zittern ihr Heil 
wirken (Phil 2,12). Jede Rebe ..., die 
keine Frucht bringt, schneidet er ab.

Das ist ja der ganz ernste Hin-
tergrund für das, was wir eingangs 
aus dem Tagebuch Newmans gehört 
haben. „Immer weniger fühlbare 
Andacht und inneres Leben“ – das 
ist nicht nur beschwerlich und un-
angenehm, sondern da droht eine 
reale Gefahr! Ein alter Pfarrer sagte 
einmal, und zwar im Blick auf sich 
selbst: „Je älter, desto kälter; je grau-
er, desto lauer.“ Nur die Gnade Got-
tes kann einen davor bewahren, dass 
diese Kälte nicht zum Kältetod führt. 
„Dazu bedarf es einer Flut von Gna-
de“, hatte der hl. John Henry gesagt.



DER FELS 8-9/2025 � 251

Reinigung 
der Reben

Der göttliche Winzer reinigt den 
Weinstock von fruchtlosen Re-
ben, und er reinigt die Reben, die 
am Weinstock bleiben. Jede Rebe, 
die Frucht bringt, reinigt er, damit 
sie mehr Frucht bringt. Vom „Er-
ziehungsschnitt“ spricht man im 
Obstbau. Im geistlichen Leben er-
zieht uns Gott auf vielfältige Weise. 
Durch sein Wort, durch correctio 
fraterna und durch Leiden, die er 
uns zumutet, oder mit einem Wort 
des Apostels Paulus „Bedrängnis-
se“, „tribulationes“. So reinigt uns 
Gott von den läßlichen Sünden. 
„Die läßliche Sünde lässt die Liebe 
bestehen, verstößt aber gegen sie 
und verletzt sie“, sagt der Katechis-
mus (KKK 1855). Damit die Liebe 
wieder gedeihen kann, damit die 
Liebe Gottes wieder in uns fließen 
kann, müssen wir gereinigt werden 
von läßlichen Sünden. Das ist das 
Werk Gottes besonders in der heili-
gen Beichte. Sie ist unsere einzige 
Rettung bei schweren Sünden, da ist 
sie unumgänglich. Sie ist auch un-
sere Hilfe bei den leichten Sünden 
und gerade auch bei den alltäglichen 
Fehlern und Schwächen, die sich oft 
so hartnäckig einnisten können in 
unserem Leben. 

Hier empfiehlt uns die Kirche 
zu beichten (KKK 1458). Und sie 
macht uns gleichzeitig dieses große 
Geschenk, dass wir ganz rein wer-
den können in unserer Seele. Wie 
auch immer, ob sakramental oder 
auf andere Weise: Wer in Christus 
bleiben will, muss bereit sein, von 
dem göttlichen Winzer gereinigt zu 
werden.

Das Wort vom Bleiben in Chris-
tus ist typisch für den hl. Johannes. 
Er redet in seinem Evangelium und 
auch in seinem ersten Brief immer 
wieder davon. Bei den anderen Au-
toren des Neuen Testamentes finden 
wir es nicht. Der Apostel Paulus aber 
hat einen Begriff, der ganz nahe an 
dem johanneischen „Bleiben“ liegt, 
nämlich „Geduld“. Das ist in einer 
deutschen Bibel nicht erkennbar. 
Die griechischen Worte zeigen ei-
nen Zusammenhang. „Bleiben“ ist 
griechisch „menein“, und wenn der 
hl. Paulus von „Geduld“ spricht, 
braucht er das Wort „hypomone“ 
von hypomenein, darunterbleiben.

… nicht mit 
Allotrien beschäftigen

Wenn wir über unsere Mitwir-
kung am Heilshandeln Gottes spre-
chen, dann ist auch von dem zu re-
den, was man früher Aszese nannte. 
Heute sucht man so etwas eher in 
Ratgeber-Literatur. Aber in welcher 
Sparte auch immer – ohne Aszese 
oder Askese können wir nicht bei 
Christus bleiben. Das ist nun freilich 
in jeder Hinsicht ein weites Feld. Ich 
will einen Bereich herausgreifen, der 
für uns heute von besonderer Bedeu-
tung ist. Konzentration, Sammlung, 
Fokussierung gegen Zerstreuung, 
Ablenkung. Ich kenne das an mir sel-
ber und ich höre auch im Beichtstuhl 
davon, und zwar von jungen und von 
alten Menschen. Jugendliche müssen 
den hier nötigen Kampf an einem 
anderen Frontabschnitt führen. Sie 
haben ihre Smartphones und sind in 
den sozialen Medien unterwegs. Wir 
älteren Menschen kennen vieles da-
von nur vom Hörensagen. Ich kann 
mir unter tik-tok gar nichts und un-

ter whatsapp nur schemenhaft etwas 
vorstellen. Aber schon mit den älte-
ren elektronischen Medien steht man 
vorne an der Front des Kampfes ge-
gen Zerstreuung. 

Johannes Hartl hat ein schönes 
Buch zu diesem Thema geschrie-
ben: „Die Kraft eines fokussierten 
Lebens“ (Freiburg 2025). Er wendet 
sich eher an junge Menschen, aber 
auch ältere können daraus Gewinn 
ziehen, etwa auch zu der Frage nach 
dem Umgang mit den digitalen Ge-
räten. Sein Buch aber empfiehlt sich 
dadurch, dass es unsere Probleme mit 
den Medien in einen größeren Zu-
sammenhang stellt. Das unterschei-
det sein Buch von der einschlägigen 
Ratgeber-Literatur. Die kann uns 
zu seelischer Gesundheit verhelfen 
– was ja etwas Gutes ist. Johannes 
Hartl jedoch redet davon, dass wir 
ein Ziel vor Augen haben sollen. Ein 
„fokussiertes Leben“ will er uns vor 
Augen führen. Damit leitet er an zur 
Hoffnung als theologischer Tugend. 
Christliche Hoffnung ist Hoffnung 

Erzbischof Karl Braun:
Bei Christus bleiben

168 Seiten, Hardcover
fe-medienverlags GmbH
88353 Kisslegg 
www.fe-medien.de
8,50 Euro

Johannes Hartl: 
Die Kraft eines fokussierten 
Lebens 

141 Seiten, 
Geb. Ausgabe,  
ISBN 9783451601491, 
16,00 Euro



252� DER FELS 8-9/2025

auf ein Ziel, und schließlich auf das 
letzte große Ziel.

Es geht hier nicht um eine moder-
nes Problem. Heute kommt es nur 
mit besonderer Wucht auf uns zu. Ich 
bringe Ihnen ein Zitat, das mir hilft, 
unsere heutigen Probleme einzuord-
nen. Es ist bald zweihundert Jahre alt.

Der achtzigjährige Goethe schreibt 
am 29. April 1830 an seinen Freund 
Carl Friedrich Zelter: „Hiebei werd 
ich veranlaßt Dir etwas wunderli-
ches zu vermelden und zu vertrauen; 
dass ich nämlich, nach einer strengen 
schnellen Resolution, alles Zeitungs-
lesen abgeschafft habe und mich mit 
dem begnüge, was mir das gesellige 
Leben überliefern will. ... Seit den 
sechs Wochen dass ich die sämtlichen 
französischen und deutschen Zeitun-
gen unter ihrem Kreuzband liegen 
lasse ist es unsäglich was ich für Zeit 
gewann und was ich alles wegschaff-
te. … Und dann darf ich dir wohl ins 
Ohr sagen: ich erfahre das Glück, 
dass mir in meinem hohen Alter 

Gedanken aufgehen, welche zu ver-
folgen und in Ausübung zu bringen 
eine Wiederholung des Lebens gar 
wohl Wert wäre. Also wollen wir uns, 
so lange es Tag ist, nicht mit Allot-
rien beschäftigen.“ (Sämtliche Wer-
ke nach Epochen seines Schaffens. 
Münchner Ausgabe  20.2, S. 1351 f.)

Man kann das leicht auf unser 
geistliches Leben anwenden. Wenn 
unsere Hoffnung nicht alle Kraft ver-
lieren und unsere Geduld nicht erlah-
men soll, dann müssen wir etwas tun 
für unsere Fokussierung, auch mit 
einer überlegten Ordnung unserer 
Gewohnheiten.

Die Kirche in 
Deutschland
heute und unser 
inneres Leben

Ich will noch ein weiteres Un-
terthema anschneiden. Der hl. John 
Henry Newman sah bei sich selbst 
„immer weniger inneres Leben“, 

fühlte sich „in der Seele ebenso steif, 
ausgetrocknet und blutlos“ wie im 
Leib. Man kann diese Beschreibung 
leider auch auf die Kirche anwen-
den oder jedenfalls auf die Kirche 
in Deutschland. „Immer weniger in-
neres Leben“. Ich muss wohl keine 
Beispiele oder Einzelheiten nennen. 
Wir alle haben den Zustand der Kir-
che deutlich vor Augen. Freilich gibt 
es Hoffnungszeichen, wir hören von 
erstaunlichen Aufbrüchen hier und 
dort. In Frankreich lassen sich an 
Ostern 18.000 Jugendliche und jun-
ge Erwachsene taufen. 19.000 junge 
Menschen pilgern an Pfingsten von 
Paris nach Chartres. Ein neuer Papst 
betritt die Mittelloggia des Petersdo-
mes, er trägt Mozetta und Stola. „Der 
Friede sei mit euch allen – La pace sia 
con tutti voi!“ Es gibt Hoffnungzei-
chen, ja! Aber dann erleben wir wie-
der hier den Alltag unserer deutschen 
Synodaler-Weg-Kirche. „Steif, aus-
getrocknet, blutlos … immer weniger 
inneres Leben“. Das beschwert uns, 
zieht uns herunter und zehrt an unse-
ren Kräften. Wir müssen uns hüten, 
dass wir uns nicht ablenken lassen 
durch kleine und größere Skandale 
in der Kirche. Wir sind heute ja auch 
sehr gut informiert über das, was in 
der Kirche geschieht, und vieles da-
von ist nicht dazu geeignet, unsere 
Glaubensfreude zu vermehren. Wir 
müssen nicht alles an uns heranlas-
sen, das kann man schon von Goethe 
lernen. Unser Glaube ist gefordert, 
unsere Hoffnung, unsere Liebe. 

Es gibt einen Text von Werner 
Bergengruen, der uns hier trösten 
und in eine gute Richtung weisen 
kann. Bergengruen hat eine Art Ta-
gebuch geführt, das Compendium 
Bergengruenianum. Leider ist es nur 
auszugsweise veröffentlicht. 1962 
schreibt er den folgenden Text. In 
Rom hatte das 2. Vatikanische Konzil 
begonnen. Bergengruen war siebzig 
Jahre alt. Das Ende des Konzils 1965 
sollte er nicht mehr erleben. Er starb 
ein Jahr zuvor. 

„Selbst wenn, was Gott verhüten 
möge, der Ausgang des Konzils zei-
gen sollte, dass in der Zukunft die 
Kirche uns nicht mehr jene Treue zu 
halten gedenkt, die seit zwei Jahr-
tausenden ihr Ruhm gewesen ist, so 
werden wir das zwar schmerzlich, 
aber ohne Verletzung unserer Treue 
und Gehorsamspflicht hinnehmen. 



DER FELS 8-9/2025 � 253

Wir werden es empfinden wie unbe-
greifliche Irrgänge unserer Eltern, 
die uns nicht von den ihnen geschul-
deten Pflichten der Treue, Liebe und 
Dankbarkeit zu entbinden vermögen. 
Es kann sein, dass es Abspaltungen 
und Lossagungen geben wird. … Wir 
werden Gott um Trost bitten, aber 
wir werden uns nicht auf den Weg des 
Abfalls und der Rebellion drängen 
lassen.“ (Dichtergehäuse. Aus den 
autobiographischen Aufzeichnun-
gen, Zürich 1966, S. 360)

Die allgemeine Begeisterung, die 
sich vom Konzil einen neuen Früh-
ling erhoffte, hatte Bergengruen of-
fensichtlich nicht erfasst. Hellsichtig 
erkannte er schon am Anfang des 
Konzils die Gefahren, die erst in den 
nachkonziliaren Wirren zutage tra-
ten. Was auch immer in der Kirche 
geschehen mag, Enttäuschendes, Be-
trübliches, Empörendes – es entbin-
det uns nicht von unserer Treue- und 
Gehorsamspflicht. Treue und Gehor-
sam aber heißt: Ausharren in Geduld. 

Iuventus mea

Damit komme ich zu meinem letz-
ten Gedankenkreis. Unter uns werden 
einige sein, die als Knaben in der al-
ten Messe ministriert haben. Introibo 
ad altare Dei, ad Deum, qui laetificat 
iuventutem meam (Ps 42/43,4). Hin-
treten will ich zum Altar Gottes, zu 
Gott, der meine Jugend froh macht. 
Das war die Antiphon zum Psalm 
42 im Stufengebet. (Der hebräische 
Text lautet an dieser Stelle „zum Gott 
meiner Freude und meines Jubels“. 
In der überlieferten Messe wurde da-
gegen die Vulgata gebraucht.)

Ich selber bin kein Ministrant 
gewesen. Es hätte mich sicher ge-
freut, wenn ich als junger Mensch 
angesprochen wäre mit dem schö-
nen Gedanken, dass meine Jugend 
froh gemacht werden soll. Dieses 
Deus laetificat iuventutem meam ist 
nicht ganz leicht zu verstehen. „Gott  
macht meine Jugend froh“. Das heißt, 
er macht mich in meiner Jugend froh. 
Oder: er macht mich froh von Jugend 
an. Wie auch immer – die eigentliche 
Pointe dieses Gebetes aber lag doch 
darin, dass nicht nur der jugendliche 
Ministrant diese Worte sprach, son-
dern auch der möglicherweise recht 
betagte Priester. 

Wie kann ein alter Mann sagen: 
„meine Jugend“? Sein leibliches Le-
ben nach dem Leben im Mutterleib 
begann mit dem ersten Schrei nach 
der Geburt, da begann die Uhr zu ti-
cken, dieser Kurzzeitwecker, der ir-
gendwann einmal zu ticken aufhören 
wird, je nachdem, wie weit er aufge-
zogen ist. Das ist das leibliche Leben 
– ablaufendes Leben. Mit der Taufe 
aber begann noch ein anderes Leben, 
das geistliche Leben. Wenn er es treu 
hütet und bewahrt, wird es hinein-
reichen in die Ewigkeit. Quasi modo 
geniti infantes (1 Petr 2,2), wie neuge-
borene Kinder kommen die Menschen 
aus der Taufe. Das ist ihre iuventus, 
ihre Jugend. Bei der Taufe wird kein 
Kurzzeitwecker aufgezogen. Da wer-
den wir verbunden mit dem dreifalti-
gen Gott, und deswegen läuft dieses 
Leben nicht ab. Wie der Psalm sagt: 
Gott sättigt dich dein Leben lang mit 
seinen Gaben; wie dem Adler wird dir 
die Jugend erneuert – renovabitur ut 
aquilae iuventus tua 
(Ps 102/103,5). Gott, 
weil er der Ewige ist, 

kennt kein Altern. „Der HERR ist ein 
ewiger Gott, der die Enden der Erde 
erschuf. Er wird nicht müde und matt, 
unergründlich ist seine Einsicht“ (Jes 
40,28). An dieser seiner Unermüdlich-
keit, an seiner ewigen Jugend gibt er 
uns, den Gläubigen Anteil. Das ist der 
Inhalt unserer Hoffnung. „Er gibt dem 
Müden Kraft, dem Kraftlosen verleiht 
er große Stärke. Die Jungen werden 
müde und matt, junge Männer stolpern 
und stürzen. Die aber auf den HERRN 
hoffen, empfangen neue Kraft, wie Ad-
lern wachsen ihnen Flügel. Sie laufen 
und werden nicht müde, sie gehen und 
werden nicht matt“ (Jes 40, 29-31).

Was der Prophet hier sagt, erfüllt 
sich im Neuen Bund am Altar Got-
tes. Introibo ad altare Dei. Ich will 
hinzutreten zum Altar Gottes. Das ist 
der Ort, wo unsere Altersunterschie-
de keine Bedeutung mehr haben. Sie 
lösen sich auf. „Eine Flut von Gna-
de“, hatte der hl. John Henry gesagt, 

„eine Flut von Gna-
de“ braucht es, wenn 
ein alter Mensch er-



254� DER FELS 8-9/2025

weicht werden soll und frische Kräf-
te für sein inneres Leben spüren darf. 
Genau diese Flut von Gnade strömt 
hier am Altar. Das Opfer Christi wird 
Gegenwart und der Heiland nährt uns 
mit seinem Leib und Blut. Ganz si-
cher hat der hl. John Henry hier am 
Altar die Kraft bekommen, seine 
große Krise durchzustehen. 

… wie wenn ihr 
jetzt erst anfinget

Nachdem wir auf den knapp 
60-jährigen John Henry Newman ge-
schaut haben, uns Rat geholt haben 
bei dem 70-jährigen Werner Bergen-
gruen und dem 80-jährigen Goethe, 
will ich uns einen weiteren alten 
Mann vor Augen stellen. Es ist dies-
mal kein weißer alter Mann, sondern 
ein Afrikaner, ein Ägypter: der hl. 
Wüstenvater Antonius. 

Als sein Geburts-
jahr wird 251 überlie-
fert. Zusammen mit 

die ihm dienten „mit Rücksicht auf 
sein Alter“. Als er spürte, dass sein 
Ende naht, spricht er zu ihnen: „Ich 
wandere, wie geschrieben steht, den 
Weg der Väter; denn ich merke, wie 
mich der Herr ruft. Ihr aber seid 
wachsam und vereitelt nicht eure 
lange Askese, sondern bemüht euch, 
wie wenn ihr jetzt erst anfinget, eu-
ren Eifer zu bewahren. Ihr kennt 
die Nachstellungen der Dämonen, 
ihr wißt, wie wild sie sind, aber 
auch wie schwach in ihrer Gewalt. 
Fürchtet sie also nicht, atmet viel-
mehr immer in Christus und glaubet 
an ihn. Lebt, wie wenn ihr jeden Tag 
sterben solltet, achtet auf euch und 
erinnert euch der Ermahnungen, die 
ihr von mir gehört habt“ (v. Anton. 
91). Damit hat der über Hundertjäh-
rige im Angesicht des Todes sein 
Lebensprogramm zusammenge-
fasst. Das war nämlich der Vorsatz, 
den der hl. Antonius am Anfang ge-
fasst hat: „Er hielt folgenden, wirk-
lich seltsamen Gedanken fest: er 
wollte den Weg zur Tugend ... nicht 
durch ein zeitliches Maß messen, 

einer Schwester wächst er bei vor-
nehmen Eltern auf. Nach dem Tod der 
Eltern, er ist achtzehn oder zwanzig 
Jahre alt, wird in einem Gottesdienst 
das Evangelium vom reichen Jüng-
ling gelesen: „Wenn du vollkommen 
sein willst, verkaufe deine Habe und 
gib den Erlös den Armen.“ Antoni-
us hört das Evangelium, „als ob um 
seinetwillen jene Lesung der Schrift-
stelle geschehen sei“, schreibt der hl. 
Athanasius, dem wir seine Lebens-
beschreibung verdanken (BKV Bd. 
31, Vita Antonii Kap. 2). So hört ein 
Heiliger das Evangelium! Er verkauft 
den ererbten Hof und die bewegliche 
Habe, legt einen Teil des Geldes für 
die Schwester zurück und wird Ein-
siedler. Nach 35 Jahren in der Wüs-
te schließen sich ihm Schüler an, aus 
dem Einsiedler wird der Vater einer 
Einsiedlergemeinde. Im Jahr 356 
stirbt er, 105 Jahre alt.

Sein Ende beschreibt der hl. Atha-
nasius so: Antonius 
hatte zwei Gefährten 
in seiner Einsamkeit, 



DER FELS 8-9/2025 � 255

sondern durch seine Sehnsucht und 
seinen Vorsatz. Er wollte sich nicht 
erinnern an die Zeit, die schon ver-
strichen; nein, wie wenn er täglich 
die Askese aufs neue begänne, müh-
te er sich immer mehr ab um seine 
Vollendung, indem er beständig die 
Worte des Apostels Paulus wieder-
holte: „Vergessend das, was da zu-
rück liegt, strebend 
nach dem, was vor-
wärts liegt“ [Phil 
3,13]; er gedachte 
auch des Ausspru-
ches des Propheten 
Elias, der sagt: „Es 
lebt der Herr, vor 
dem ich heute stehe“ 
[1 Kön 18,15]. Denn 
Antonius beachte-
te, dass Elias, da er 
von „heute“ sprach, 
die abgelaufene Zeit 
nicht maß; wie wenn er immer von 
neuem den Anfang machte, bemüh-
te er sich, aus sich den zu machen, 
als der er vor Gott erscheinen sollte, 
reinen Herzens und bereit, seinem 
Willen zu gehorchen und keinem an-
deren“ (v. Anton. 7). 

„Ich lebe mehr und mehr in der 
Vergangenheit und in der Hoffnung, 
die Vergangenheit möge in der Zu-
kunft wiederaufleben“ – das war 
die Anfechtung, die den John Henry 
Newman so sehr bedrängte. Auch 
er ein Heiliger! Auch die Heiligen 
werden von solcher Dunkelheit nicht 
verschont. Der hl. Antonius kämpf-
te in der Wüste mit Dämonen. „Ihr 
wißt, wie wild sie sind,“ sagt der 
Sterbende seinen Gefährten „aber 
auch wie schwach in ihrer Gewalt.“ 
Er hätte wohl auch die Gedanken, die 
den hl. John Henry viele hundert Jah-
re später quälten, Dämonen genannt. 
Jedenfalls hätte er ihr Spiel sofort 
durchschaut. Die Dämonen fürchten 
mit Recht unsere Geduld. Wenn sie 
etwas in uns zerstören können, dann 
gerne unsere Geduld; wenn sie et-
was in uns zunichte machen können, 
dann gerne die Gnade der Beharr-
lichkeit. Sie wollen unseren Blick 
zurückwenden; das ist ihre Strategie. 
Deswegen soll unser Sinn nach vorne 
gerichtet sein. Die abgelaufene Zeit 
nicht messen! Immer von neuem den 
Anfang machen! Sich nicht erinnern 
an die Zeit, die schon verstrichen ist, 
sondern so leben, wie wenn täglich 
die Askese aufs neue begänne.

Athanasius hat die Worte und Leh-
ren des hl. Antonius in einer großen 
Rede an die Mönche zusammenge-
fasst, vergleichbar mit der Bergpre-
digt im Matthäusevangelium. Da 
lesen wir: „Besonders aber soll bei 
allen der gemeinsame Eifer darauf 
gerichtet sein, nicht nachzugeben, 
wenn ihr einmal angefangen, noch 
bei den Mühen den Mut zu verlieren, 
nicht zu sagen: Wir haben lange Zeit 
hingebracht in der Askese. Wir wol-
len vielmehr, wie wenn wir täglich 
von neuem begännen, den guten Wil-
len dafür steigern. Denn das ganze 
menschliche Leben ist überaus kurz, 
wenn man es an den künftigen Ewig-
keiten mißt; unsere ganze Zeitlich-
keit ist so nichts gegenüber dem ewi-
gen Leben. Jedes Ding in der Welt 
wird nach seinem Wert verkauft, und 
Gleiches tauscht man um Gleiches 
ein. Die Verheißung des ewigen Le-
bens aber wird um ein Geringes er-
worben. Denn es steht geschrieben: 
„Die Tage unseres Lebens sind bei 
ihnen siebzig Jahre, wenn sie aber 
unter den Mächtigen sind, so währt 

es achtzig Jahre, und das meiste da-
von ist Mühe und Plage“. Wenn wir 
also auch im ganzen achtzig und 
selbst hundert Jahre in der Askese 
verharren, dann werden wir nicht 
ebensolange wie die hundert Jahre 
im Himmel das Reich besitzen, son-
dern statt der hundert Jahre werden 
wir von Ewigkeit zu Ewigkeit herr-
schen“ (v. Anton. 16). 

Was der hl. Antonius in seiner 
schlichten Weise so darlegt, ent-
spricht einem Wort des Apostels 
Paulus aus dem 2. Korintherbrief: 
„Die kleine Last unserer gegenwär-
tigen Not schafft uns in maßlosem 
Übermaß ein ewiges Gewicht an 
Herrlichkeit, uns, die wir nicht auf 
das Sichtbare, sondern auf das Un-
sichtbare blicken; denn das Sichtba-
re ist vergänglich, das Unsichtbare 
ist ewig“ (4, 17f.). � ¢

Vortrag auf der 32. Theologischen 
Sommerakademie Augsburg, 2025



256� DER FELS 8-9/2025

„Seid stets bereit, jedem Rede und 
Antwort zu stehen, der nach der Hoff-
nung fragt, die euch erfüllt.“ Dieser 
bekannte Satz aus dem Ersten Petrus-
brief (1Petr 3,15) ist mir immer wie-
der bei der diesjährigen Augsburger 
Theologischen Sommerakademie in 
den Sinn gekommen. Sie fand vom 11. 
bis zum 14. Juni im Haus St. Ulrich in 
Augsburg statt und griff das Motto des 
diesjährigen Heiligen Jahres „Pilger 
der Hoffnung“ auf.

Hoffnung auf 
sicherem Fundament

Die Akademie begann mit einer hei-
ligen Messe in der Basilika St. Ulrich 
und Afra zum Fest des heiligen Barna-
bas, dem Gefährten des Völkerapos-
tels Paulus. Hauptzelebrant war Pater 
Johannes Nebel aus der Geistlichen 
Familie „Das Werk“, Verwalter des 
Nachlasses von Kardinal Leo Scheff-
czyk in Bregenz. 

Er war auch der erste Referent des 
Abends und sprach zum Thema „Die 
Wahrheit tun durch österliche Hoff-
nung“. Angelehnt an das Denken des 
bedeutenden Dogmatikers Leo Scheff-
czyk, der zu Lebzeiten oft Referent bei 
der Sommerakademie war, näherte 
sich der Referent aus einer anschauli-
chen Perspektive der Thematik: Anders 

als rein innermenschliche Hoffnungen 
– wie etwa die Hoffnung von Eltern, 
deren Kind verspricht, sie in der über-
nächsten Woche zu besuchen – hat 
die christliche Hoffnung einen ande-
ren Zielpunkt: das ewige Leben. Doch 
da schließt sich gleich die Frage an, 
ob diese Hoffnung berechtigt ist, oder 
bloß Kompensation oder gar Projekti-
on ist – eine Hoffnung, die Opium fürs 
Volk ist. Dem stellte Nebel entgegen, 
dass die Hoffnung auf Ewiges Leben 
uns von Gott durch die Taufgnade ein-
gepflanzt ist, sie muss aber aktiviert 
werden. 

Dabei ist entscheidend, dass diese 
christliche Hoffnung auf ewiges Le-
ben, gegründet in der Auferstehung 
Jesu Christi, absolut und universal ist. 
Das bedeutet, dass andere Religionen 
nicht eine andere Wahrheit haben kön-
nen, weil es eben nur eine Wahrheit 
gibt. Beispielhaft hat dies Paulus auf 
dem Areopag in Athen verkündet (vgl. 
Apg 17. 22-32), auch wenn er die Er-
fahrung machte, dass nur wenige sich 
der christlichen Botschaft Jesu zu-
wandten. Aber das leere Grab Jesu ist 
nicht nur eine Angelegenheit der glau-
benden Christen, es ist ein objektives 
Faktum. Und die Zuverlässigkeit der 
Osterbotschaft zeigt sich auch darin, 
dass die meisten der Erstzeugen der 
Auferstehung bereit waren, das Marty-
rium zu erleiden. Diese Osterbotschaft 

sei die Grundlage der gesamten Dog-
menentwicklung, machte Nebel deut-
lich. Daneben habe es auch im Lauf 
der Kirchengeschichte immer wieder 
neu entdeckte Hinweise gegeben, die 
die Osterbotschaft bekräftigen: etwa 
der Schleier von Manopello oder das 
Turiner Grabtuch. In diesem Sinn for-
derte Nebel auch, dass die Theologie 
vom Glauben getragen sei, es braucht 
eine kniende Theologie.

Der Glaube, so P. Johannes Nebel 
weiter, lässt uns nicht nur sicher hof-
fen, dass Jesus von den Toten aufer-
standen ist, sondern auch, dass Gott 
heute eingreifen kann in das Gesche-
hen von Welt und Kirche – er wird es 
auch tun, aber dann, wenn er es will. 
Genau das ist die wohl entscheiden-
de Grundlage unserer Hoffnung auch 
angesichts mancher Erfahrungen von 
Sorgen und Bedrängnis: Gott ist der 
Herr der Welt, und er wird eingreifen, 
wenn er es für gut hält – und dann ist 
es gut.

In Maria Beinberg und am Grab 
von Professor Ziegenaus

Der zweite Tag der Akademie war der 
traditionelle Wallfahrtstag, der diesmal 
zunächst in die Wallfahrtskirche Maria 
Beinberg, nordöstlich von Augsburg 
führte. Hier erwartete die Teilnehmer 

IK-Augsburg

Raymund Fobes:

Tage der Hoffnung und Begegnung
Augsburger Theologische Sommerakademie 2025



DER FELS 8-9/2025 � 257

der Akademie eine interessante Kir-
chenführung durch Gertrud Langham-
mer, ehemalige Schulamtsdirektorin 
und Verfasserin eines Führers durch 
die Wallfahrtskirche. Das barocke Got-
teshaus ist prachtvoll ausgestattet mit 
den Fresken des fürstlichen Hofmalers 
Ignaz Baldauf. Eine Besonderheit ist 
ein Holzrelief, das den Tod Mariens 
darstellt. Das Besondere: Maria liegt 
nicht, sondern sie sitzt im Kreis der 
Apostel.

Im Anschluss an die Führung feier-
te Pfarrer Wolfgang Tschuschke aus 
Bamberg mit den Wallfahrern in der 
Kirche noch eine Marienandacht. An-
schließend kam noch der Pfarrer der 
Pfarreiengemeinschaft Aresing, zu der 
Maria Beinberg gehört, Biju Merryvilla, 
um die Pilgergruppe zu begrüßen.

Von Maria Beinberg ging es weiter 
in den Ort Schiltberg zum Grab von 
Prof. Anton Ziegenaus, der viele Jahre 
lang die Sommerakademie leitete. Hier 
versammelten sich die Teilnehmer zu 
einem gemeinsamen Gebet und in Ge-
sprächen untereinander wurden viele 
Erinnerungen an den Augsburger Theo-
logieprofessor wach, der neben der 
Leitung der Akademie auch eine große 
Zahl von Pilgerfahrten begleitetet, an 
denen Besucher der Sommerakademie 
teilgenommen hatten.

Heiliges Jahr und 
Jubiläumsablass

Von Schiltberg ging es weiter nach 
Marienfried, wo der Rektor der Gebets-
stätte und Leiter der Akademie Georg 
Alois Oblinger mit den Teilnehmern 
eine heilige Messe zur Gottesmutter 
feierte. Dem schloss sich ein Vortrag 
des Verlegers und theologischen Re-

ferenten im Bistum Augsburg, Peter 
Christoph Düren, zum Heiligen Jahr 
2025 an. In seinem umfassenden Re-
ferat nahm Düren unter anderem die 
Ablasspraxis, die für das Heilige Jahr 
von großer Bedeutung ist, in den Blick 
und zeigte den Sinn dieses oft miss-
verstandenen Angebotes der Kirche 
auf. Im Grunde geht es beim Ablass 
um die sogenannten „zeitlichen Sün-
denstrafen“, die wir Menschen abbü-
ßen müssen, um reif für den Himmel 
zu werden – konkret ist damit das 
Fegefeuer gemeint, der Reinigungsort 
der Seele, der der Anschauung Gottes 
oft vorausgehen muss. Durch einen 
Ablass kann die Zeit im Fegefeuer ver-
kürzt (unvollkommener Ablass) oder 
gar aufgehoben werden (vollkomme-
ner Ablass). Gerade das Heilige Jahr 
bietet die Chance zu einem vollkom-
menen Ablass, wozu verschiedene 
Handlungen notwendig sind. Zentral 
für die Gewinnung des Ablasses ist na-
türlich die Reue, das bewusste „Nein“ 
zur Sünde, und die Bereitschaft, nach 
den Geboten Gottes zu leben. Demzu-
folge ist auch die Beichte notwendig, 
ebenso der Empfang der Eucharistie. 
Schließlich muss ein Gebet in Anliegen 
des Heiligen Vaters für den vollkom-
menen Ablass gesprochen werden.

In Rom ist der vollkommene Ablass 
zu gewinnen durch den Besuch einer 
der vier großen päpstlichen Basiliken: 
Sankt Peter mit dem Petrusgrab, St. 
Paul vor den Mauern mit dem Paulus-
grab, die Lateranbasilika oder die Ma-
rienkirche Santa Maria Maggiore, je-
weils  mit Besuch einer heiligen Messe 
oder einer anderen Wort-Gottes-Feier. 
Möglich ist auch der Besuch anderer 
bestimmter Kirchen in Rom.

Ebenfalls gehört dazu die Bereit-
schaft, das christliche Leben zu ver-

tiefen, so durch Werke der Barmher-
zigkeit und der Buße oder den Verzicht 
auf sinnlose Ablenkungen oder durch 
eine Geldspende.

Auch wer keine Gelegenheit hat, 
nach Rom zu pilgern, kann den voll-
kommenen Ablass erlangen durch eine 
Wallfahrt zur bischöflichen Kathedrale 
oder eine Wallfahrtskirche in der Nähe 
und dann auch durch den Empfang 
des Bußsakraments und das vertiefte 
Glaubensleben, etwa durch Werke der 
Barmherzigkeit.

Fremdlinge mit Blick 
auf die wahre Heimat

Gestärkt von der Wallfahrt, dem 
lebendigen Gedenken an den verstor-
benen Prof. Ziegenaus, was für den 
Christen immer von der Hoffnung auf 
ein Wiedersehen in der Ewigkeit getra-
gen ist, von der Marienmesse in Mari-
enfried und den Impulsen zum Heiligen 
Jahr und der Gewinnung des Ablasses 
begann der nächste Tag der Akademie 
mit einer heiligen Messe zum Fest des 
heiligen Antonius von Padua, der Pfar-
rer Rudolf Nussbaumer aus Steinen im 
Schweizer Kanton Schwyz vorstand.

Dem folgten an diesem Tag vier inte-
ressante Referate, die aus ganz unter-
schiedlichen Perspektiven die Themen 
Pilgern und Hoffen ansprachen. Den 
Anfang machte der Vortrag von Prof. 
Marius Reiser. Der Exeget und Altphi-
lologe befasste sich mit der Hoffnung 
in der Welt der Bibel, und welche Be-
deutung dies für unser christliches Le-
ben heute haben kann. Dabei stellte er 
heraus, dass die Hoffnung der ersten 
Christen eindeutig immer auf den Him-
mel, also die Ewigkeit gerichtet ist. Ba-
sis dieser Hoffnung ist der Glaube, der 

Pater Johannes Nebel | Gertrud Langhammer | Rektor Georg Alois Oblinger 



258� DER FELS 8-9/2025

keine bloße Spekulation ist, sondern 
sich auf Fakten stützt, nämlich die 
Auferstehung Jesu Christi, an der die 
ersten Christen nicht rüttelten. Durch 
diese eschatologische Hoffnung un-
terscheidet sich der christliche Glaube 
von der heidnischen Umwelt und auch 
von dem frühen Judentum, wo es in 
den Psalmen zwar eine Hoffnung auf 
das Handeln Gottes gibt, diese aber 
nicht über den Tod hinaus geht. Dieses 
eschatologische Element kam erst mit 
der Weisheitsliteratur im späten Ju-
dentum.

Ausführlich und anschaulich zeigt 
diese eschatologische Hoffnung im 
Neuen Testament der Erste Petrus-
brief. Die Christen sind Fremdlinge in 
der Welt, sie haben Heimat anderswo, 
nämlich bei Gott. Und in diesen zwei 
Welten bewegen sie sich. Entschei-
dend ist es, Gott im Herzen heilig zu 
halten und wer dies tut, der braucht 
keine Angst zu haben vor Verfolgung 
und Tod in der irdischen Welt. So brau-
chen die Christen sich nicht verwir-
ren zu lassen und können und sollen 
jederzeit bereit sein, Verantwortung 
zu übernehmen gegenüber jedem, der 
Rechenschaft verlangt über ihre Hoff-
nung.

Gerade diese zentrale Hoffnung 
aber braucht die Welt heute mehr denn 
je, allerdings – so beklagte Reiser – ist 
in der kirchlichen Verkündigung kaum 
die Rede davon. So machte der Refe-
rent deutlich: „Der Weg, den wir zumin-
dest in der deutschen Kirche mehrheit-
lich eingeschlagen haben, ist nicht der 
Weg der Nachfolge Christi, sondern 
der Weg der Anpassung an die Welt. 
Wir setzen nicht anders als die uns 
umgebende heidnische Gesellschaft 
unsere Hoffnung mehr auf den Mam-
mon als auf Gott, der die Armen selig 

macht, nicht die Reichen. Da wir somit 
keine wirkliche Hoffnung mehr haben, 
hoffen wir auf Strukturreformen und 
dieses und jenes.“

Eine Pilgerin 
des Mittelalters

Der nächste Vortrag führte die Teil-
nehmer in das mittelalterliche Schwe-
den. Es ging um die heilige Birgitta. 
Die Referentin Ursula Maria Fehlner, 
Bundesvorsitzende des Vereins ka-
tholischer deutscher Lehrerinnen e.V., 
stellte diese Heilige vor allem auch 
als eine Pilgerin der Hoffnung vor. Pil-
gern war für Birgitta etwas anderes als 
Wandern, es ging ihr dabei auch nicht 
in erster Linie darum, zu sich selbst zu 
kommen, was heutzutage häufig das 
Anliegen ist, sondern sie wollte zu ei-
nem geistlichen Ziel kommen. Sie wur-
den im Jahr 1303 geboren. Bereits ihr 
Vater war ein begeisterter Wallfahrer. 
Im Jahr 1338 machte Birgitta, die seit 
1317 mit Ulf Gudmarsson verheiratet 
war, ihre erste Wallfahrt nach Trond-
heim, dem wichtigsten schwedischen 
Wallfahrtsort. Zuvor war ihr elfjähriger 
Sohn Gudmar gestorben. 1341 pilger-
te sie in ihrem 25. Ehejahr mit ihrem 
Gemahl nach Santiago de Compo-
stela. Bei dieser Wallfahrt erkrankte 
ihr Ehemann schwer, und entschloss 
sich nach seiner Genesung, Zisterzi-
ensermönch im schwedischen Klos-
ter Alvastra zu werden. Dort starb er 
im Jahr 1344. Birgitta verkaufte nun 
ihr Eigentum und zog sich in die Nähe 
des Klosters zurück. Bereits in dieser 
Zeit bildete sie mit anderen Frauen und 
Priestern eine Klostergemeinschaft, 
die Grundlage für den späteren Bir-
gittenorden. 1349 pilgerte sie nach 
Rom, um die Anerkennung des Ordens 
zu erwirken und 1353 nach Assisi, in 

den Folgejahren dann zu anderen Wall-
fahrtsorten in Italien und schließlich 
noch kurz vor ihrem Tod ins Heilige 
Land. Das Leben und die Wallfahrten 
der Heiligen waren dabei immer wie-
der von Visionen begleitet, besonders 
traf dies auf die Heilig-Land-Wallfahrt 
zu, wo sie Einblicke in das Leben und 
Sterben Jesu bekam. 1373 starb Birgit-
ta, fünf Jahre später wurde ihr Orden 
offiziell anerkannt. 

Für Birgittas Leben und ebenso ih-
ren Pilgerweg war entscheidend, sich 
von Gott führen zu lassen. In einem 
Gebet drückte sie dies so aus: „Zeige 
mir den Weg und mach mich willig, ihn 
zu gehen. Schlecht ist es zu zögern 
und gefährlich weiterzugehen. Erfülle 
du meine Sehnsucht und zeige mir den 
Weg.“ In dieser Haltung ging die Heili-
ge ihren oft schwierigen Weg und hielt 
dabei am Vertrauen fest, dass Gottes 
Kraft sie trägt. So kann Birgitta von 
Schweden auch für uns heute Vorbild 
sein.

Buchstaben und Begriffe 
der Hoffnung 

Auch ein weiterer Heiliger, der bei 
der Akademie vorgestellt wurde, gibt 
bemerkenswerte Impulse für eine Ver-
kündigung der christlichen Hoffnung 
in unserer Zeit, obwohl er bereits vor 
mehr als 500 Jahren lebte. Es ist der 
heilige Pierre Fourier (1565-1640), der 
Gründer der Augustiner-Chorfrauen de 
Notre Dame, aus denen sich die Ge-
meinschaft der Schulschwestern von 
Unserer Lieben Frau in Auerbach ent-
wickelte. Dieser sehr lebendige Orden, 
der immer wieder Neueintritte auch 
hier in Deutschland verzeichnen kann, 
ist im bayerischen Auerbach (Erzbis-
tum Bamberg) angesiedelt. Schwester 

Peter Christoph Düren | Prof. Marius Reiser



DER FELS 8-9/2025 � 259

M. Thekla Hofer aus der Gemeinschaft 
stellte in ihrem Referat die Gründer-
persönlichkeit vor und zeigte seine 
Bedeutung für die Verkündigung heute, 
indem sie das Wort Hoffnung buchsta-
bierte und mit neuen Begriffen versah, 
so H wie „Himmel“ – denn der Glaube 
an das ewige Leben war das Ziel der 
Verkündigung Fouriers.

Das O in Hoffnung steht für „Ord-
nung“. Religiöses Leben braucht auch 
Disziplin. Darum war für Fourier die 
Ordensregel sehr wichtig. In diesem 
Zusammenhang ist dann auch das G in 
Hoffnung für „Gehorsam“ von Bedeu-
tung. Fourier legte großen Wert darauf, 
dass die Oberen in der Ordensgemein-
schaft gut ausgewählt waren. Wenn 
sie Gehorsam einforderten, mussten 
sie diesen auch selbst leben. Entschei-
dend ist zudem, dass dieses Einfor-
dern immer auch mit dem Ermutigen 
einher geht. Mut machen ist zentrale 
Aufgabe aller in einer verantwortlichen 
Position. Und – auch das war Fourier 
wichtig – wer andere zum Brennen für 
Gott bringen will, der muss auch selbst 
glühen.

Das N in Hoffnung verband Schwes-
ter Thekla Hofer mit dem Begriff 
„Nähe“. Gemeint ist sowohl die Nähe 
zu Gott wie auch zu den Menschen. 
Als Priester war es Fourier ein großes 
Anliegen, seine Pfarrei nicht allein zu 
lassen. Zu jeder Zeit wollte er für die 
Menschen da sein.

Das erste F von Hoffnung brachte 
die Referentin mit dem Begriff „Frei-
mut“ in Verbindung. Freimut bedeutet 
Klarheit in der Aussage, ebenso, dass 
Mehrheitsmeinung und Wahrheit sich 
ausschließen können, und man sich 
dann der Wahrheit verpflichtet wissen 
muss. Freimut bedeutete für Fourier 

auch, unter Umständen Kandidatinnen 
für den Ordensberuf abzulehnen. So 
forderte er Christusnachfolge ein, was 
auch einschließt, das Kreuz auf sich zu 
nehmen. 

Entscheidend für christliches Le-
ben ist dann auch der „Umkehrwille“, 
das U in Hoffnung. So macht es auch 
Sinn, den Gegner und seine Argumente 
ernst zu nehmen, denn er kann mit sei-
ner Kritik sogar der beste Lehrmeister 
sein. Dennoch riet Fourier dazu, sich 
am Ende nicht auf menschliche Urtei-
le zu verlassen, sondern auf Gott. Und 
die Umkehr muss wirklich aufrichtig 
und echt sein, sie darf nicht ein leeres 
Versprechen sein.

Dann riet Fourier auch, immer wie-
der sich auf die Vernunft zu besinnen. 
Das zweite N in Hoffnung steht für 
„Nüchternheit“. Urteile sollen mit Be-
dacht gefällt werden, und man soll sich 
nicht unter Druck setzen.

Das zweite F von Hoffnung schließ-
lich steht für „Freundlichkeit“, die als 
Warmherzigkeit und Offenheit gegen-
über den Menschen charakterisiert ist. 
In dem Sinne ist auch die Haltung der 
Demut wichtig und die Bereitschaft, in 
den geringsten Dingen Gott zu suchen.

Deutschsprachige Märtyrer 
im 21. Jahrhundert

Ganz in die jüngste Gegenwart führ-
te sodann der Vortrag von Prof. Helmut 
Moll, dem Verfasser des umfassenden 
Deutschsprachigen Martyrologium des 
20. Jahrhunderts. Bei der diesjährigen 
Akademie stellte Moll nun Märtyrer 
des 21. Jahrhunderts vor. Darunter 
waren nicht nur Katholiken, vielmehr 
berichtete der Referent gerade auch 

vom Schicksal freikirchlicher Christen, 
die für ihr Bekenntnis zu Christus den 
Tod gefunden haben, so das Ehepaar 
Johannes und Sabine Hentschel aus 
Bautzen, die mit ihrem gerade einmal 
einjährigen Simon im Jemen von ra-
dikalen Muslimen entführt und später 
ermordet wurden oder die Schweizeri-
sche Missionarin Beatrice Stöckli, die 
als Geisel in Mali erschossen wurde.

Ebenso gehören auch katholische 
Missionspriester, -brüder und -schwes-
tern aus dem deutschsprachigen 
Raum zu den Märtyrern des 21. Jahr-
hunderts, so der Südtiroler Fidei-Do-
num-Priester Luis Lintner, der in einer 
brasilianische Favela den Ärmsten der 
Armen half und dort erschossen wur-
de, der Claretinerbruder Anton Probst, 
der in Kamerun bei einem Überfall 
ermordet wurde, oder die österreichi-
sche Marianhiller Missionsschwester 
vom Kostbaren Blut Stefanie Tiefenba-
cher, die im Alter von 83 Jahren, kurz 
vor ihrem 65jährigen-Professjubiläum, 
in Südafrika ebenfalls Opfer eines 
Raubmordes wurde. Dass auch Opfer 
von Raubüberfällen als Märtyrer, also 
Glaubenszeugen, anerkannt werden 
können, begründete Moll damit, dass 
die Mordopfer Kassen verwalteten, 
die dem caritativen Dienst an der ar-
men Bevölkerung zugutekamen und 
sie diese vor ihren Mördern schützten. 
Darüber hinaus waren diese Missiona-
rinnen und Missionare ja auch in die 
gefährlichen Länder gekommen, um 
den Glauben zu verkündigen. 

Die Schicksale all dieser Märtyrer, 
die Prof. Moll vorstellte, sind auch 
ausführlich beschrieben in einem klei-
nen Büchlein des Referenten, mit dem 
Titel „Christliche deutschsprachige 
Märtyrer (2000-2024)“, erschienen im 
Dominus-Verlag.

 Ursula Maria Fehlner | Schwester M. Thekla Hofer | Prof. Helmut Moll



260� DER FELS 8-9/2025

Hoffnung und 
Harren in Geduld

Der letzte Tag der Akademie begann 
mit einem Vortrag von Pfarrer Wolf-
gang Tschuschke aus Bamberg über 
das Thema „Ausharren in Geduld“. 
Der ursprünglich evangelische Pfarrer, 
der nach seiner Konversion 1991 zum 
katholischen Priester geweiht wurde, 
nahm sich einer Thematik an, die ein 
wichtiges Mittel gegen die Hoffnungs-
losigkeit ist. Denn, so machte er deut-
lich, als Christen sollten wir gegen die 
Hoffnungslosigkeit kämpfen. Insofern 
ist das geduldige Abwarten eine wirk-
liche Tugend, und Pfarrer Tschuschke 
gab wertvolle Impulse, diese Tugend 
einzuüben. Eine Hilfe etwa ist das 
Kirchenjahr, das beispielsweise in der 
Fastenzeit zum geduldigen Erwarten 
auf Ostern, Christi Himmelfahrt und 
Pfingsten einlädt. Auch die Vorbe-
reitung auf die Sakramente ist eine 
Geduldsübung. Und darüber hinaus 
werden die Initiationssakramente stu-
fenweise gespendet: erst die Taufe, 
dann die Erstkommunion, schließlich 
die Firmung. Überhaupt ist das Leben 
aus der Perspektive des Christen ein 
Weg, auf dem immer wieder Stufen be-
schritten werden müssen – die letzte 
Stufe wird in unserem irdischen Leben 
nicht genommen, es ist die Stufe zu 
Gott nach unserem Tod. 

Im Hier und Jetzt jedoch müssen 
wir in Geduld verharren und dazu ist es 
wichtig, mit Gott, mit Jesus Christus, 
in Verbindung zu bleiben. Dazu braucht 
es das Sündenbekenntnis in der Beich-
te sowie die Askese und damit den 
Verzicht auf sinnlose Ablenkungen 
wie etwa auch auf „Social media“. Ei-
nerseits ist dies ein ständiger Kampf, 
gleichwohl soll man auch positiv die 
Nähe Gottes gerade in der Eucharistie 

erfahren dürfen. Tschuschke erinnerte 
an das kirchliche Stufengebet aus der 
Messe im außerordentlichen Ritus: „In-
troibo ad altare Dei, ad Deum, qui lae-
tificat juventutem meam – Zum Altare 
Gottes will ich treten, zu Gott, der mich 
erfreut von Jugend an.“ Dies kann und 
soll daran erinnern, dass ein geistli-
ches Leben jung hält. So hält im Grun-
de der immerwährende Kampf gegen 
Hoffnungslosigkeit und Ungeduld den 
Menschen jung, auch wenn er schon 
körperlich alt ist.

Die Akademie endete mit einer fei-
erlichen heiligen Messe, der Prof. Hel-

mut Moll als Hauptzelebrant vorstand, 
und in der auch wieder die Nähe Gottes 
spürbar wurde, so wie die Eucharis-
tiefeier grundsätzlich eine Vorahnung 
dessen ist, was uns nach unserem Tod 
in der Ewigkeit erwartet. 

Und eben mit einer gestärkten Hoff-
nung kehrte wohl nicht nur der Autor 
dieser Zeilen heim von der Augsburger 
Akademie. Besonderer Dank gilt Herrn 
Michael Denk, der als Organist und 
Dirigent alle liturgischen Feiern musi-
kalisch gestaltet hat und entscheident 
zum Gelingen dieser Tage beigetragen 
hat. � ¢

Pfarrer Wolfgang Tschuschke



DER FELS 8-9/2025 � 261

mehrstündigen Verhöre größtenteils 
nachts erfolgten, dass er beschuldigt 
wurde, „antisowjetische Agitation“ 
betrieben zu haben, dass er die „re-
ligiösen Gefühle der Massen“ aus-
genutzt, falsch über „schnelle Siege 
der Deutschen und Schlappen der 
UdSSR“ berichtet habe. Der Unter-
suchungsrichter will das Verfahren 
einstellen „weil keine Schuld vorlie-
ge“, Moskau sieht das anders. Der 

Angeklagte wird zum Tod durch 
Erschießen verurteilt, stirbt kurz vor 
der Vollstreckung am 22. Februar 
1942 im Gefängnis in Kirow an Ent-
kräftung.

Nun wird er am 6. September in 
Tallinn seliggesprochen. Sein Wahl-
spruch war „Glaube und Friede“. In 
einer Feier auf dem Freiheitsplatz 
wird nach der Heiligen Messe aller 
Opfer der sowjetischen Deportatio-
nen gedacht.

Dr. Marge-Marie Paas, die Diöze-
sanpostulatorin, sieht in dem Seligen, 
einen „Verteidiger Estlands im Him-
mel“. Denn der „Krieg ist wieder an 
den Grenzen Estlands angekommen. 
Wir wissen nie, wie schnell sich die 
Umstände ändern können.“ � ¢

interessieren sich für seine Arbeit. 
Seine Predigten werden auch von 
Andersgläubigen gehört, sein katho-
lisches Monatsblatt „Leben der Kir-
che“ wird gerne gelesen. 

Schnell entstehen neue Pfarr-
gemeinden, zehn Priester sind da, 
polnische und tschechische Ordens-
schwestern betreuen verschiedene 
Kindergärten. Der Pater erteilt in fünf 
Sprachen in vier verschiedenen Schu-
len regelmäßig Religionsun-
terricht, lässt Kinder in einem 
neu gegründeten Heim betreu-
en. Wegen des fehlenden ein-
heimischen Klerus gründet er 
ein Konvikt, das so angesehen 
ist, dass auch nichtkatholische 
Eltern um Aufnahme ihrer 
Kinder bitten. 

Er bemüht sich um ein 
Konkordat zwischen Rom und 
Estland und nachdem 1935 in 
Tallinn eine Nuntiatur errich-
tet ist, wird es Zeit, dem Land 
einen Bischof zu geben. Es 
ist Pater Profittlich. Er wird 
am 27. Dezember 1936 in der 
Pfarrkirche St. Peter und Paul 
in Tallinn durch den Aposto-
lischen Nuntius in Estland und Lett-
land, Erzbischof Antonio Arata, zum 
Titularerzbischof ernannt.

Als 1940 die Lage immer schlim-
mer wird, fragt der Pater in Rom auf 
Drängen der Deutschen Gesandt-
schaft in Tallinn, ob er nach Deutsch-
land zurückkehren müsse. Es ist 
nicht damit zu rechnen, dass man ei-
nen deutschstämmigen Bischof in ei-
nem militärisch so wichtigen Gebiet 
dulden werde. Er will bleiben, aber 
nur „im Gehorsam gegen[über] den 
Heiligen Vater, weil wir dann auch 
das Bewusstsein haben könnten, den 
Segen dieses Gehorsams zu haben.“ 

Dann kommt die Nacht seiner 
Verhaftung. In den nun zugängli-
chen Dokumenten liest man, dass die 

Ursula Zöller:

Reformer und
Wegbereiter
in der 
Kirche: 

Pater Eduard Profittlich
Verteidiger Estlands im Himmel

Es ist der 27. Juni 1941. Morgens 
um 2 Uhr verhaftet der NKWD in 
Tallinn Erzbischof Profittlich. Er 
bittet, noch einmal in seiner Kir-
che beten zu dürfen, dann wird er 
abgeführt. Von da an herrscht fast 
50 Jahre lang Ungewissheit über 
sein Schicksal. Erst als Estland am 
30. März 1990 erneut unabhängig 
wird, teilt sein Oberstes Gericht 
mit, dass nun Dokumente zum Tod 
des Verurteilten eingesehen wer-
den können. 

Der Jesuit aus dem Kreis Ahrwei-
ler, der trotz des Wissens um die Ge-
fahr nach der erzwungenen Einglie-
derung Estlands am 19. Juni 1940 
in die Sowjetunion bei seinen Gläu-
bigen sein will, schreibt, es gezieme 
sich, „dass der Hirte bei seiner Herde 
bleibt und mit ihr Freude und Leid 
gemeinsam trägt“.

Schon im Juni werden 15.000 Es-
ten in russische Gefangenenlager de-
portiert.

Der deutsche Priester mit estni-
schem Pass wird 1890 in Birresdorf, 
Landkreis Ahrweiler, als achtes von 
zehn Kindern einer Bauernfamilie 
geboren. Wie sein Bruder Peter will 
er Ordenspriester werden. 1916 wird 
er im Dom zu Trier zum Subdiakom 
geweiht. Er ist Krankenpfleger und 
Operationsgehilfe im Lazarett Ver-
viers, setzt nach Ende des Krieges 
seine Studien fort. Am 30. August 
1922 feiert er in Leimersdorf seine 
erste Heilige Messe. 

Er meldet sich für die Russland-
mission, wird zur Vorbereitung nach 
Krakau geschickt, schließlich als 
Polenseelsorger in Hamburg einge-
setzt und dann nach Tallinn berufen. 
Hier gibt es als Folge der Reformati-
on nur sehr wenige Katholiken. Da-
her wird Estland kirchenrechtlich als 
„besondere Apostolische Adminis-
tratur“ unter der Leitung des Paters 
eingestuft. Immer mehr Menschen 



262� DER FELS 8-9/2025

Vor 80 Jahren wurde am 6. 
August 1945 durch den 

Abwurf der ersten Atombombe der 
Geschichte die Stadt Hiroshima 
ausgelöscht. Friedlich ist aber auch 
die Nachkriegszeit nicht. Politische 
Systeme prallen aufeinander. Block-
denken herrscht vor. Kapitalismus 
und Kommunismus konkurrieren. 
Die Berlinblockade führt beinahe 
zum Krieg. Wettrüsten setzt ein. Ne-
ben dem „kalten“ gibt es bald auch 
„heiße“ Kriege, die in Vietnam und 
Korea.

In dieser labilen Weltlage entwi-
ckeln Pater Hugo Enomiya-Lassalle, 
der den Atombombenabwurf in Hi-
roshima überlebt, und die deutsche 
Jesuitenmission in Japan die Idee 
einer „Gedächtniskathedrale für den 
Weltfrieden“. Sie soll Kirche, bald 
sogar Bischofskirche, und Mahnmal 
in einem sein. Noch bis Anfang der 
Fünfziger werden Informationen 
über den Atombombenabwurf vom 
6. August 1945 vor der Weltöffent-
lichkeit weitgehend zurückgehalten, 
Berichte stark zensiert. 80.000 To-
desopfer sind zu beklagen, 60.000 
weitere innerhalb weniger Wochen 
danach. Das steinerne Totengedenk-
mal der Stadt beinhaltet heute eine 
stetig erweiterte Namensliste von 
etwa 300.000 Opfern. 

Die Lage der isolierten Städte Hi-
roshima und Nagasaki bessert sich, 
als das japanische Parlament ein 
Wiederaufbauprogramm beschließt. 
Die Kontaminierung der Böden ist 
geringer als erwartet. 1949 wird Hi-
roshima zur „Gedenkstadt für den 
Frieden“ erkoren. Auf dieser Linie 
liegt die jesuitische Idee der Welt-
friedenskirche, die unter dem Patro-
zinium der „Aufnahme Mariens in 
den Himmel“ stehen soll. Errichtet 
nach einem Entwurf des Architekten 

Glockenübergabe im Stahlwerk „Bochumer Verein“ 1952 



DER FELS 8-9/2025 � 263

Murano Togo, der behutsam ins Au-
ßengemäuer landesübliche Symbolik 
einbringt, wird sie nach vierjähriger 
Bauzeit am 6. April 1954 geweiht. 
Zusammen mit dem nahe gelegenen 
Friedensgedächtnismuseum zählt sie 
als erstes Nachkriegsgebäude zum 
„wichtigen Kulturgut“ Japans.

Pater Lassalle SJ, nach dem Krieg 
in Japan eingebürgert und als christ-
licher Zen-Meister bekannt, holt sich 
den Segen von Papst Pius XII., reist 
um die Welt und wirbt um Spenden 
für den Sakralbau. Der wird auf den 
Trümmern der vorherigen Pfarr-
kirche errichtet und bietet Platz für 
2000 Menschen. Einen Großteil der 
Baukosten übernimmt ein vermögen-
der US-Katholik. Gelder kamen auch 
von in Japan stationierten amerika-
nischen Soldaten. Abbitte zu leisten 
für das unermessliche Leid und die 
atomare Gewalt, mag ein Motiv ge-
wesen sein.

Der Wunsch nach symbolischer 
Wiedergutmachung ist auch bei 
deutschen Städten, Firmen, Persön-
lichkeiten stark. Altötting, Telgte 
und Kevelaer stiften Fenster, Bay-
ern die Kommunionbank, München 
die Kanzel, Aachen den Taufstein, 
Münster den Kreuzweg, Bonn den 
Tabernakel, Düsseldorf die Portal-
türen nach Mataré-Entwürfen, Köln 
die Klais-Orgel, NRW die Schmuck-
gitter. Bundeskanzler Adenauer stif-
tet ein wandhohes Altarmosaik. Es 
zeigt den wiederkommenden Chris-
tus. Dass der überdimensionale dia-
gonale Lichtstrahl deutlich an den 
Atomblitz erinnert, ist gewagt.

Der „Bochumer Verein“ steuert 
die Glocken bei, vier je etwa 2,5 
Tonnen schwere Stahlglocken, ein 
sogenanntes „Idealgeläut“. Etwa 
850 kg wiegt jeder einzelne Klöppel 

zusätzlich. Der Festakt der Glocken-
übergabe 1952 ist der größte in der 
Reihe der feierlichen Übergabeakte. 
35.000 Menschen sind in den Werk-
hallen der Eisenhütte versammelt. 
So viele passen nicht ins heutige 
Ruhrstadion. Die Bochumer Spen-
de ist nicht ganz uneigennützig, so 
der Bochumer Denkmalpfleger und 
Glockensachverständige Hans H. 
Hanke. Die öffentlichkeitswirksame 
Übergabefeier ist auch Eigenwer-
bung für die Stahlgussglocken aus 
der Ruhrstadt im attraktiven Nach-
kriegsglockenmarkt. Über 100000 
werden in der Firmengeschichte in 
alle Welt verkauft. 

Alfons Zimmer:

Die Weltfriedenskirche in Hiroshima

In den ersten sechs Jahren nach 
Kirchweihe beten mexikanische 
Schwestern, Franziskanerinnen der 
ewigen Anbetung, für den Weltfrie-
den. Manche bezeichneten sie als die 
Spende Mexikos. Das ewige Gebet 
endet mangels Nachwuchses. Die 
Bochumer Glocken jedoch erschal-
len heute noch und rufen zum Frie-
den. Allen voran die Marienglocke 
„Regina Pacis“, dann die dem Petrus 
Canisius, dem Jesuiten und Apostel 
der Deutschen geweihte, schließlich 
die des Japan-Apostels Franz Xaver 
SJ und zuletzt die schwerste, die Paul 
Miki SJ geweihte, dem ersten Märty-
rer Japans. � ¤

Gedächtniskathedrale für den 
Weltfrieden
Naka-ku Hiroshima, Japan



264� DER FELS 8-9/2025

Das Hilfswerk „Kirche in Not“ erhält viele erschütternde Be-
richte von Attacken auf Christen. Aber die beiden Vorfälle 
im Juni machen besonders betroffen: Innerhalb weniger 
Tage wurden aus Nigeria und Syrien Anschläge gemeldet, 
die sich gezielt gegen Christen richteten. Insgesamt sind 
mehr als 200 Tote zu beklagen. Die Projektpartner von „Kir-
che in Not“ fordern: Es ist jetzt höchste Zeit zu handeln.

13. Juni 2025: In der Nacht von Freitag auf Samstag über-
fallen Milizen das Dorf Yelewata im Süden Nigerias. Sie 
stecken auf dem Marktplatz Notunterkünfte in Brand, in 
denen sich Menschen aufhalten, die vor dem Terror in an-
deren Regionen geflohen sind. Sie schießen wahllos auf 
Menschen. Am Ende sind lokalen Angaben zufolge rund 
220 Menschen tot, die meisten von ihnen sind Christen. 
Die Angreifer versuchen, auch die St.-Josef-Kirche in Ye-
lewata zu stürmen, wo sich hunderte weitere Flüchtlinge 
aufhalten. Polizei und Sicherheitskräfte können das ver-
hindern.

Trauriger Höhepunkt einer Überfallserie

Der Anschlag ist der bislang dramatische Höhepunk-
te einer Überfallserie im Süden und in der Zentralregion 
(Middle Belt) Nigerias. Als Täter machen Beobachter Ex-
tremisten aus dem Nomaden-Stamm der Fulani verant-
wortlich. Der Konflikt schwelt seit Jahren: Die Fulani sind 
Viehhirten. Sie treiben ihre Herden aufgrund klimatischer 
Veränderungen auf die Felder sesshafter Bauern, von de-
nen viele Christen sind. Es geht um Land, es geht um eth-
nische Konflikte, aber es geht auch gezielt gegen Christen. 
Bischöfe der Region stellen seit Langem fest, dass ver-
mehrt christliche Bauern ins Visier genommen werden. 

Insgesamt ist Nigeria eine der unsichersten Regionen 
für Christen, obwohl gut die Hälfte der Nigerianer sich zu 

dieser Religion bekennen, mit regionalen Unterschieden: 
Der Süden ist eher christlich, der Norden eher muslimisch 
geprägt. Islamisten, Fulani-Milizen und kriminelle Ban-
den verbreiten Angst und Schrecken; nirgendwo werden 
aktuell so viele Priester und Ordensleute entführt wie in 
Nigeria.

„Ich bleibe hier“

„Kirche in Not“ hat mit dem Pfarrer am Anschlags-
ort gesprochen. Der Priester Ukuma Jonathan Angbian-
bee hat den Anschlag in seinem Pfarrhaus überlebt, wo 
sich ebenfalls Flüchtlingsfamilien aufhielten. „Als wir die 
Schüsse hörten, haben wir uns im Haus auf den Boden 
geworfen“, berichtete Angbianbee. Glücklicherweise sei 
dort niemand zu Schaden gekommen. 

Nach dem Anschlag sind tausende Menschen aus Ye-
lewata geflüchtet. Für den Priester aber steht fest: „Ich 
bleibe hier.“ Schon am Sonntag nach dem Überfall hat er 
in seiner Pfarrkirche die heilige Messe gefeiert, es kamen 
aber nur 20 Menschen. Doch Pfarrer Angbianbee weiß: 
„Viele der Menschen, die jetzt auf verschiedene Dörfer 
verstreut sind, sehnen sich danach, zurückzukehren und 
ihr Leben neu zu beginnen.“ Die Überlebenden bräuchten 
jetzt dringend Hilfe – und mehr Sicherheit: Mehr Militär 
sei nötig, ebenso eine konsequente Strafverfolgung: „Wir 
hoffen, dass die Regierung das Problem an der Wurzel 
packen wird. Sie hat angekündigt, die Täter strafrechtlich 
zu ahnden“, sagt der Pfarrer. 

Lange hat die Regierung dem Treiben der Extremisten hilf- 
und tatenlos zugeschaut. Jetzt beginnt sich das etwas zu 
ändern. Auch unter gemäßigten Fulani wächst die Wut auf 
die Täter. Hilfe aus dem Ausland sei weiterhin dringend nö-
tig – und mehr Aufmerksamkeit, betont der Pfarrer. 

Blutige Anschläge in 
Nigeria und Syrien: 

Verfolgte Christen brauchen Schutz – jetzt!

Eine Frau, die vor einem 
Fulaniangriff in Nigeria geflüchtet ist

Pater Fadi Azar besucht eine 
pflegebedürftige Christin



DER FELS 8-9/2025 � 265

Ein Selbstmordanschlag erschüttert Syrien

Sonntag, 22. Juni: Abendgottesdienst in der grie-
chisch-orthodoxen Mar-Elias-Kirche in Dweila, einem 
Stadtteil der syrischen Hauptstadt Damaskus. Gegen 
18:40 Uhr feuert ein Attentäter auf die Gläubigen und 
sprengt sich dann in die Luft. Behörden sprechen mitt-
lerweile von bis zu 30 Toten und über 50 Verletzten. Zwei 
Tage später bekennt sich die sunnitische extremistische 
Gruppe Saraya Ansar al-Sunna zum Anschlag, die dem 
„Islamischen Staat“ (IS) nahesteht.

Kurz nach der Tat meldet sich Pater Fadi Azar bei „Kirche 
in Not“. Der Franziskaner lebt heute in der Hafenstadt La-
takia, war aber lange in Damaskus tätig. Die Stimmung 
unter den Christen beschreibt er so: „Wir fühlen uns al-
lein. Wir bitten um Interventionen des Westens, des Vati-
kans, der Europäischen Union“. 

Der Ordensmann kritisierte, dass Übergriffe auf Christen 
oft von Seiten der Politik verharmlost würden. Gesprä-
che der Kirchen mit staatlichen Stellen endeten oft mit 
der Aussage, es handle sich um „Einzelfälle“. Doch der 
Anschlag auf die Kirche in Damaskus habe das ganze 
Land erschüttert. „Die Christen in Syrien leiden sehr. Wir 
wollen nur Gerechtigkeit – nichts weiter. Christen haben 
das Recht, in einem sicheren Land zu leben, zur Kirche zu 
gehen und in Frieden zu beten“, sagte der Franziskaner.

Seit dem Machtwechsel in Syrien Ende 2024 sei die 
Sicherheitslage instabiler geworden – nicht nur für die 
Christen. Der Projektpartner erinnerte an das Massaker 
an Mitgliedern der muslimischen Religionsgemeinschaft 
der Alawiten in der Region um Latakia vergangenen 
März mit über 1300 Toten, wie die Syrische Beobach-
tungsstelle für Menschenrechte berichtet. Nicht nur die 

Christen in Syrien hätten Angst vor Gewalt, berichtete 
Pater Fadi: „Auch die Alawiten, die Drusen … es ist eine 
Verfolgung.“

Droht ein neuer Bürgerkrieg?

Die islamistischen Gruppen seien eine Gefahr für die 
religiösen Minderheiten Syriens, aber auch für die gemä-
ßigten Muslime, betonte der Ordensmann: „Diese Grup-
pen wollen keinen zivilen Staat, sondern ein fanatisches 
islamistisches Regime.“ Beobachter sehen die reale Ge-
fahr eines neuen Bürgerkriegs in Syrien.

Unter den wenigen im Land verbliebenen Christen mach-
ten sich nun erneut Fluchtgedanken breit, berichtete Pa-
ter Fadi: „Die Leute sagen mir: »Wir wollen nur noch flie-
hen. Wir haben Angst um unser Leben, um die Zukunft 
unserer Kinder.«“ Die Zahl der Christen in Syrien liegt lo-
kalen Schätzungen zufolge heute bei etwa 250 000, das 
sind nur noch etwas mehr als ein Prozent der Bevölke-
rung. Vor Beginn des Bürgerkriegs in Syrien im Jahr 2011 
waren es noch 1,5 Millionen.� �

Ob in Syrien oder Nigeria: Die Lebensgefahr für Christen 
steigt. Die Folge sind Flucht und weiteres Elend. Verfolgte 
Christen brauchen jetzt unsere Hilfe!

Unterstützen Sie die Projekte von „Kirche in Not“ für ver-
folgte Christen in Nigeria, Syrien und weltweit mit Ihrer 
Spende: 
www.spendenhut.de oder auf folgendes Konto:
Empfänger: KIRCHE IN NOT
LIGA Bank München
IBAN: DE63 7509 0300 0002 1520 02
BIC: GENODEF1M05

Zerstörte Häuser nach einer Fulaniattacke

 Zerstörungen im Innenraum der 
Mar-Elias-Kirche in Damaskus nach 

dem Selbstmordanschlag

Ein bewaffneter Fulani Eine christliche syrische Familie



266� DER FELS 8-9/2025

Wir stehen vor einer historischen Bege-
benheit, die uns mit Hoffnung erfüllt: der 
Wahl von Papst Leo XIV., bürgerlich: 
Robert Francis Prevost OSA. Die große 
Überraschung ist, dass er nicht nur die 
Staatsbürgerschaft der Vereinigten Staa-
ten besitzt, sondern seit 2015 auch die 
Staatsbürgerschaft Perus. Erstaunlicher-
weise gehören Papst Leo XIV. und unser 
Gründer Pater Giovanni Salerno demsel-
ben Orden und demselben Zweig der Au-
gustiner an.

Unter den Augustinern gibt es O.S.A. 
(offiziell gegründet 1244), was bedeutet: 
„Ordo Sancti Augustini“, dann den Orden 
der Augustiner Regularkanoniker, die Re-
kollekten (1588) und die Unbeschuhten 
Augustiner (16. Jahrhundert). Sowohl Pa-
ter Giovanni als auch Pater Prevost stam-
men aus dem Augustiner-O.S.A.

Es heißt, dass der Papst als Professor 
für Mathematik ein Stipendium an der 
berühmten Harvard-Universität ablehnte, 
das ihm eine lukrative Zukunft ermöglicht 
hätte, um sich dem missionarischen Le-
ben unter den Armen zu widmen.

P. Giovanni kam 1968 nach Peru, Pater 
Prevost 1985. Der „Leuchtende Pfad“ war 
eine terroristische Organisation in Peru 
und in den Jahren 1980 bis 1992 sehr ak-
tiv. Mindestens 20 Priester und Ordens-
leute wurden in diesen Jahren ermordet. 
Pater Giovanni selbst war mehrere Jahre 
lang vom Tod bedroht. Sie erlebten also 
beide diese schrecklichen Jahre von 
Peru.

Da sie vom gleichen Orden waren, haben 
sie sich zumindest bei verschiedenen Be-
suchen getroffen. Beide zeichneten sich 
durch ihr Engagement und ihre Liebe zu 
den Armen aus. Beide zogen zu Pferde 

in die entlegensten Gebiete, sprachen 
zumindest zum Teil die peruanische Ein-
geborenensprache Quechua und lebten 
in armen Dörfern.

Pater Prevost, als Generaloberer, unter-
zeichnete das Dekret, in dem Pater Gio-
vanni aufgefordert wurde, den Orden im 
Jahr 2000 zu verlassen, um sich den Die-
nern der Armen zu widmen. Zum Tod von 
P. Giovanni sprach er sein Beileid aus.

Vor seiner Berufung nach Rom, als er 
noch Bischof von Chiclayo war, hielt er 
uns über das Internet einen Vortrag über 
das kanonische Recht, das heißt, er kennt 
uns und unsere Gemeinschaft.

Unser neu gewählter Papst drückte seine 
Liebe zu Peru in einfachen, aber tiefgrei-
fenden Worten aus. In seiner ersten Rede 
als Papst erinnerte er sich mit Ergriffen-
heit an seine „geliebte Diözese Chiclayo, 
Peru“, und drückte seine Dankbarkeit und 
Zuneigung für das peruanische Volk aus.

„Heute ist es mehr denn je notwendig, un-
seren Glauben authentisch zu leben, an 
der Seite der Bedürftigsten zu gehen und 
Werkzeuge des Friedens und der Gerech-
tigkeit in der Welt zu sein.“ Papst Leo XIV.

Ich möchte diesen Bericht auch dem 
Dank für die erhaltenen Lebensmittel-
Hilfen für unsere kath. Gemeinden auf 
Kuba widmen, und mehrere der Begüns-
tigten vorstellen: Tailefer und Eliecer Sar-
riá Sánchez sind zwei Brüder, die alleine 
leben, ohne Arbeit, weil sie beide krank 
sind. Tailefer erlitt vor einigen Jahren ei-
nen Schlaganfall, der seine rechte Seite 
lähmte. Eliecer hat eine komplizierte Dia-
beteserkrankung, die seine Nieren ernst-
haft beeinträchtigt hat. Es sollte dreimal 
pro Woche dialysiert werden. Sie haben 

Nachrichten von 
Pater Mathias Brand msp
Cusco, 1. Juli 2025



DER FELS 8-9/2025 � 267

keine Hilfe von anderen Verwandten. Mit 
dem, was sie an Sozialhilfe erhalten (je 4 
Euro im Monat), können sie nicht einmal 
die Ernährung decken.

Das Mädchen heißt Kelin Karla. Ihre 
Mutter verlor sie durch einen Herzin-
farkt, jetzt lebt sie bei ihren Großeltern. 
Der Vater ist verschwunden und lebt im 
Osten von Kuba (Holguín). Da die Mut-
ter illegal arbeitete, hat Kelin keinerlei 
Anspruch auf staatliche Unterstützung. 
Inzwischen ist sie an Diabetes erkrankt 
und leidet an einer endokrinen Stress-
störung.

Maricely wird behandelt an Brustkrebs 
und ist mitten in der Chemotherapie. 
Sie kümmert sich des Weiteren um ihre 
Mutter, die ebenfalls an Krebs erkrankt 
ist und ihre jüngste Tochter, die an einer 
chronischen Krankheit leidet, wodurch 
ihr Körper viele Nährstoffe erst gar nicht 
aufnehmen kann und somit ihre Entwick-
lung gehemmt wird. Sie müsste daher 
sehr nahrhaftes Essen zu sich nehmen. 
Maricely hat ihren Mann, der sie unter-
stützt.

Während meiner Zeit in Kuba hatte ich 
daher Kaninchen gezüchtet, um ihre Er-
nährung zu verbessern. Maricely sagt: 
„Ein ewiger Dank an jeden von Ihnen 

für die große Hilfe, die Sie uns in dieser 
schwierigen Zeit senden.“

Iran, ein großer Freund von Pater Ma-
thias und Pflanzenliebhaber, der gerade 
den Tod seiner Frau erlitten hat und kei-
ne nahen Verwandten hat, nur noch eine 
Schwester, die seit Jahren psychisch 
krank ist. Er sagt: „Ich bin den Menschen, 
die uns in diesen schweren Zeiten voller 
Nöte mit diesen Lebensmitteln helfen, 
sehr, sehr dankbar“.
Ernesto saß schon in jungen Jahren im 
Rollstuhl und konnte nicht gehen. Er 
widmet sich dem Reparieren von Regen-
schirmen, um zu überleben. Er kümmert 
sich um seine Mutter, die nun bettlägerig 
ist. Er sagt: „Ich habe keine Worte, um für 
all das Essen zu danken, das uns gege-
ben wurde. Wir hatten gar nichts mehr, da 
ist aus dem Nichts diese kostbare Hilfe 
aufgetaucht.“

Kuba durchlebt eine Zeit des großen 
Elends. Am meisten leiden die Menschen, 
wenn sie nichts haben, was sie ihren Kin-
dern zu essen geben können. Die Dank-
barkeit für alle Lebensmittelspenden ist 
sehr groß. Die Unterstützung wird emp-
fangen wie ein Licht in der Dunkelheit.

„Vielen herzlichen Dank.”
Viele Grüße und Gottes Segen

Spendeninformation:
Wer schnell und unbürokratisch helfen will, kann mir eine Geldspende überweisen, 
die ausschliesslich dafür verwendet wird, Grundnahrungsmittel direkt vor Ort in 
Kuba zu kaufen, die dann an die notleidende Bevölkerung verteilt wird.
Die Kontodaten hierfür lauten wie folgt: Betreff: KUBA + (eigene Mailadresse)
Kontoinhaber: Allenspach Stefanie IBAN: DE21 5086 3513 0004 8484 70
(Raiffeisen-Volksbank Miltenberg). Es kann leider keine Spendenbescheinigung 
ausgestellt werden. Gerne stehe ich für weitere Informationen zur Verfügung, 
ebenso können Sie über mich den Rundbrief von P. Mathias Brand msp bestellen.
Herzliche Grüße Steffi Allenspach (Schwester von Pater Mathias) 
E-Mail: allenspachstefanie@gmail.com



268� DER FELS 8-9/2025

Auf 
dem 

Prüfstand

Zum Rücktritt 
von Bischof Hanke

„Bischof Gregor Maria Hanke 
tritt am Sonntag, dem 8. Juni 2025, 
auf eigenen Wunsch in den frühzei-
tigen Ruhestand und legt sein Amt 
als Bischof von Eichstätt nieder ... 
»Am Pfingstsonntag lege ich mein 
Amt als Bischof in die Hände des 
Heiligen Vaters zurück«“.

Die Begründung des Rücktritts: 
„Meine Entscheidung hat eine län-
gere Vorgeschichte, die von einem 
geistlichen Ringen begleitet war ... 
Nach über 30 Jahren in Leitungs-
verantwortung – 13 Jahre als Abt 
von Plankstetten und fast 19 Jahre 
als Bischof – »loszulassen« und in 
die Seelsorge zurückzukehren ... als 
Priester und geistlicher Begleiter 
nicht mehr als Entscheidungsträ-
ger … Die Herausforderungen und 
Krisen – darunter Missbrauchsfälle, 
Konflikte der Universitätsleitung 
sowie der Finanzskandal: »Ich will 
nicht verhehlen, dass ich nach den 
vielen Herausforderungen, Skanda-
len und ungelösten Konflikten eine 
innere Ermüdung spüre«“. Wei-
ter Hanke: „Erneuerung bedeutet 
lt. Papst Franziskus, aus der Fri-
sche des Evangeliums zu leben. Er 
sprach vom Biss des Evangeliums, 
der spürbar sein soll“.

„Bischof em. Hanke wird nun in 
die Seelsorge zurückkehren – als 
einfacher Pater Gregor. »Die Sehn-
sucht, den Herzschlag der Kirche 
zu spüren, bewegt mich«.“ Bischof 
Hanke möchte „wieder direkt mit 
Menschen arbeiten, sie in Glaubens-
fragen begleiten und auf die Sakra-
mente vorbereiten: »Als Seelsorger 
den Menschen nahe zu sein, – das 
möchte ich in den verbleibenden, 
hoffentlich rüstigen Jahren meines 
Lebens als Pater Gregor verwirkli-
chen, ehe ich später in meine klös-
terliche Gemeinschaft zurückkehre« 
… »Unbeschadet meiner Bischofs-
weihe möchte ich in Zukunft keine 
Pontifikalien und Insignien mehr 
tragen, noch Pontifikalfunktionen 
wahrnehmen« … (Quelle: mobile.
kath.net/news/87698)

Kommentierung: 
Der Rücktritt von Bischof Hanke 

hat sicher – wenn auch nicht ausge-
sprochen – mit der Tätigkeit im „Sy-
nodalen Prozess“ zu tun. Bischof 

Hanke hat auch den letzten Brief an 
den Papst Franziskus unterschrie-
ben, den vier Bischöfe dem Papst 
übermittelt haben und in dem sie 
zum Ausdruck bringen, dass sie sich 
an dem „Synodalen Prozess“ nicht 
beteiligen werden.

Der Rücktritt von Bischof Hanke 
erinnert auch an die wiederholten 
Rücktrittsgesuche des Kurienkardi-
nals Joseph Ratzinger an Johannes 
Paul II., die dieser nicht angenom-
men hat. Kardinal Joseph Ratzinger 
arbeitete weiter, weil er den Papst 
nicht im Stich lassen wollte. Als 
nach dem Tod von Johannes Paul 
II. in der Sedisvakanz die Entschei-
dung für den Nachfolger auf Kardi-
nal Ratzinger zulief, hat er, wie er 
später erzählte, den Herrn gebeten, 
das nicht zuzulassen. Denn er hatte 
keinen anderen Wunsch, als in sei-
nem Haus in Pentling, seine letzten 
Jahre zu verbringen. Der Herr nahm 
seine Bitte nicht an. Benedikt XVI. 
opferte sich noch einmal acht Jahre 
als Papst im Dienst der Kirche auf. 
Als er sich dann zur Abdankung 
durchrang, haben das beste Freunde 
von ihm, wie Kardinal Meisner oder 
der Erzbischof Gänswein nicht ver-
standen. Sie haben sich an das Dik-
tum von Johannes Paul II. erinnert: 
„Man steigt vom Kreuz nicht herun-
ter“. Auch bei den Freunden von Bi-
schof Hanke mag dieses Verständnis 
mitschwingen.

Hubert Gindert

Allgemeine Ratlosigkeit

Ein Katholik lebt in Deutschland 
derzeit in zwei Lebenswelten: Die 
eine, in der Zusammenkünfte, Kon-
gresse, wie sie sich auch nennen, in 

Gottesdiensten, Referaten, katho-
lisch ablaufen und in der anderen, in 
der fast alle Bischöfe und das Zen-
tralkomitee der Katholiken (ZdK), 
die Kirche mit seinen Beschlüssen 
aus der katholischen Welt hinaus-
führen will.

Der neue Papst Leo XIV. wird 
beobachtet und es wird abgewartet, 
was er zum o.a. Unterfangen sa-
gen wird. Es ist wie Michael Win-
ter (Konradsblatt 25 – 2025, S. 13) 
schreibt: „Jeder nach seinem Bild“. 
Winter konkretisiert: „So interpre-
tieren traditionell orientierte Ka-
tholiken bspw. die Tatsache, dass 
Leo bei seinem ersten Auftritt wie-
der die Mozetta trug und wieder im 
apostolischen Palast wohnen wird 
… Bischof Bätzing sagt, Leo XIV. 
sei »Einheit nicht Einheit«, sondern 
ein harmonisches Miteinander der 
Verschiedenheiten“. Irme Stetter-
Karp, Präsidentin des ZdK, meint 
„dass es vom neuen Papst Rücken-
wind für die Reformbewegung der 
Kirche in Deutschland geben wird“. 
„Das, obwohl Robert F. Prevost 
noch 2024 einen Brief unterzeich-
nete, in dem Rom der Etablierung 
eines »Synodalen Rates« der Kirche 
in Deutschland erneut eine Absage 
erteilte“. Winter fasst zusammen: 
„Jeder schafft ihn (Leo XIV.) nach 
seinem Bild“. Er schließt daraus: 
„Dass für Leo die Einheit der Kir-
che ein zentrales Anliegen ist“ … 
Selbst wenn es so ist, gehören dazu 
zwei: Der Papst und die Organisa-
toren des „Synodalen Prozesses“. 
Leo XIV. hat zum „Synodalen Pro-
zess“ als Papst noch nichts gesagt. 
Er sagte nur, er sei für die „Synoda-
lität“. Aber dafür sind (fast) alle. Ob 
sie darunter dasselbe verstehen, hat 
Kardinal Koch bezweifelt.

Warum sind die Erwartungsvol-
len nicht bereit, das als Aufgabe des 
Nachfolgers des Heiligen Petrus an-
zunehmen, was der Katechismus der 
katholischen Kirche (KKK) sagt in 
Ziff. 881: „Der Herr hat einzig Si-
mon, dem er den Namen Petrus gab, 
zum Felsen seiner Kirche gemacht. 
Er hat Petrus die Schlüssel der Kir-
che übergeben und ihn zum Hirten 
der ganzen Herde bestellt. »Es steht 
aber fest, dass jenes Amt des Bin-
dens und Lösens, das Petrus gege-
ben wurde, auch dem mit seinem 
Haupt verbundenen Apostelkollegi-
um zugeteilt worden ist« (LG 22). 
»Der römische Bischof hat kraft 



DER FELS 8-9/2025 � 269

seines Amtes, nämlich des Stellver-
treters Christi und des Hirten der 
ganzen Kirche, die volle, höchste 
und allgemeine Vollmacht über die 
Kirche, die er immer frei ausüben 
kann«“ (LG 22). 

… „Hüten wir uns davor, die Ge-
samtkirche aufzufassen als die Sum-
me oder gleichsam einen mehr oder 
weniger lockeren Zusammenschluss 
von wesentlich verschiedenen Teil-
kirchen“ Ziff. 835

Leo XIV. macht auf mich in sei-
nem Auftreten einen konzentrierten 
und angespannten Eindruck. Da 
fehlt ein billiges Zulächeln für je-
dermann. Ich denke, er weiß, was 
Gott von ihm erwartet in seiner Tä-
tigkeit für eine Kirche mit 1,4 Mrd. 
Mitglieder. Das ist so viel mehr als 
die inzwischen auf 19 Mio. Mit-
glieder herabgerutschte Zahl von 
Katholiken in Deutschland. Leo 
XIV. spricht die geistliche Kraft der 
Kirche an, die besonders in West-
europa nachgelassen hat. Auch die 
Katholiken, denen die Existenz des 
Glaubens ein Anliegen ist, haben 
kein Patentrezept, wie die Kraft des 
Evangeliums wieder neues Leben 
wecken kann. Zunächst trauen sie 
sich nicht auf den Balkon, wie die 
Jünger am ersten Pfingstfest. Die 
„katholischen“ Medien“ hüllen sich 
eher in Schweigen. Die einen, weil 
sie schon immer für den „Synodalen 
Prozess“ waren. Das sind die Leute 
des „katholischen Nachrichtenma-
gazins“ (KNA) und die Vertreter der 
„katholischen“ Laienorganisationen 
mit den Vertretern der nachkonzilia-
ren Laienräte (Diözesanräte). 

Die kleinen Gruppen, von denen 
Papst Benedikt XVI. als aktive Ka-
tholiken der Restkirche in Westeu-
ropa sprach, haben außer bei Radio 
Horeb, EWTN, kath.net und K-TV 
keine durchdringende Stimme.

Einen klaren Blick haben jene, 
die sich am Wort Jesu ausrichten. Er 
hat seine Mission bei den Menschen 
begonnen mit: „Denkt um“, „kehrt 
um“ und glaubt an das Evangelium. 
Dafür haben sich diese Katholiken 
Kernsätze und eine persönliche Be-
ziehung zu Gott bewahrt. Aus ihr 
schöpfen sie die Kraft, weil man 
mit Gott immer sprechen kann. Aus 
der biblischen Botschaft ziehen sie 
ihren eisernen Vorrat. Dazu zählen 
u.a.: … „Auch ich verurteile dich 
nicht. Gehe hin und sündige nicht 
mehr!“ Der Realismus Jesu wird 

richtig gedeutet: „Als die Jünger den 
Herrn fragten, wer kann da noch ge-
rettet werden?“ antwortete der Herr: 
„Breit ist der Weg, der ins Verder-
ben führt und viele beschreiten ihn, 
schmal ist der Weg, der nach oben 
führt, wenige gehen ihn“ (Mt 7,13-
14). Vom Vater Gott haben sie das 
Bild, der Ausschau hält nach dem 
verlorenen Sohn. Als er ihn sieht, 
läuft er ihm entgegen und gibt ihm 
seine Würde zurück. Schließlich 
antwortet der erste Papst Petrus auf 
die dritte Frage des Herrn: „Liebst 
du mich?“: „Herr du weißt alles, du 
weißt auch, dass ich dich liebe“. 

Jesus will die Freiheit der Ent-
scheidung, weil er den Menschen 
nach seinem Bild und Gleichnis ge-
schaffen hat!  

Hubert Gindert

Wo liegen die 
wahren Probleme bei uns?

Dass die eigentlichen Ursachen 
nicht mehr angesprochen werden! 
Einige Beispiele sollen das verdeut-
lichen. In der Augsburger Allgemei-
nen Zeitung (AZ vom 3.7.25) lautet 
die Überschrift auf Seite 1 „Vor-
schulkinder haben oft Sprachpro-
bleme“. Der Untertitel dazu heißt: 
„Jedes fünfte Kind könnte dem Un-
terricht nicht folgen. Verpflichtende 
Kurse sollen helfen. Doch gibt es 
dafür genug Personal?“ 

Die Zahl bezieht sich auf 24.000 
Kinder in Bayern, die im Herbst 
2026 eingeschult werden. Nehmen 
wir die Haushalte unter die Lupe, 
aus denen die o.a. Schüler stam-
men. Rund 55% der Kinder mit 
Sprach- und Förderbedarf kommen 
„lt. Kultusministerium aus Haus-
halten, in denen nicht deutsch ge-
sprochen wird. 35% haben zuhause 
eine gemischte Fremdsprache. Rund 
10% weisen Sprachdefizite auf, ob-
wohl ihre Familiensprache Deutsch 
ist.“ Das sind lt. o.a. Zahl 24.000. 
Erlaubt das die Artikelüberschrift 
„Vorschulkinder haben oft Sprach-
probleme“. 

Wo liegen die Probleme? Die 
Sprache lernt man daheim. In der 
Familie! Wenn 55% in Familien auf-
wachsen, in denen kein Wort deutsch 
gesprochen wird und noch einmal 
35% der Kinder hinzukommen mit 
„gemischter Familiensprache“, die 
sich sprachlich und kulturell kaum 

integrieren, weil dazu Sprachkennt-
nisse zwingend erforderlich sind. 
So erklären sich die o.a. Zahlen. 
Es werden Lösungen von der AZ 
gefordert, die sich zuerst innerhalb 
der Familie lösen lassen. Das trifft 
auch auf die 10% zu, deren „Fami-
liensprache Deutsch“ ist. Es stellen 
sich zwei Fragen: Fehlt in den ersten 
Lebensjahren dieses familiäre Um-
feld, insbesondere die Mutter, weil 
die Kinder per Smartphone oder 
sonstiger technischer Hilfsmittel 
„ruhiggestellt“ werden, obwohl die 
Mutter zuhause ist, oder ob Frauen 
abgehalten werden mit ihren Klein-
kindern Zeit zu verbringen, weil die 
Frauen zum Lebensunterhalt beitra-
gen müssen. Die Ausweitung durch 
die Kitas kann nicht am Anfang son-
dern muss zum Schluss kommen. In 
jedem Fall wird dadurch eine ver-
fehlte Zuzugspolitik offenbar.

Am nächsten Tag (5./6. 7.) steht 
auf der Titelseite der AZ „Die Zu-
kunft der Pflege? Es ist eine der 
drängendsten Fragen dieser Zeit. 
Wie gestalten wir in einer alternden 
Gesellschaft die Betreuung unserer 
Angehörigen?“

„Die drängende Frage“ wird nun 
57 Jahre alt. Denn seit dem Jahr 
1968 geht die Kinderzahl ständig 
zurück. Damit bahnt sich die demo-
grafische Katastrophe an. Es gehört 
keine höhere Mathematik dazu, dass 
sich diese Entwicklung heute aus-
wirkt. Nur, es fehlten die eindring-
lich warnenden Stimmen vor dieser 
Entwicklung. Der Staat kann durch 
eine kinderfreundliche Politik dazu 
beitragen, dass sich Familien mit 
Kindern entfalten können. Eine kin-
derfreundliche Atmosphäre kann 
auch die Sozialpolitik der Kirche 
fördern, wenn der Mut dazu vorhan-
den ist. Wenn man sich den Trends 
in der Gesellschaft anpasst, dann 
unterbleibt das. 

Eine katholische Wochenzeitung 
hat auf der Titelseite den Satz stehen 
„Zerrissene Gesellschaft“, im Un-
tertitel „Wie wir das Gemeinwohl 
verspielten. Und wie wir es wieder 
entdecken können“. Bleibt die Fra-
ge, haben wir nicht auch eine zer-
rissene Situation in der katholischen 
Kirche in Deutschland und ist nicht 
das die Ursache vieler Kalamitäten 
in der Gesellschaft, weil die wahren 
Ursachen, um niemand wehe zu tun, 
nicht angesprochen werden. 

Hubert Gindert



270� DER FELS 8-9/2025

Titelbildbeschreibung

Krönung Mariens

1489/90 malte Sandro Botticelli (1445 
– 1510) für San Marco in Florenz die-
ses Altarbild. Heute hängt es in den 
Uffizien.

Der obere Bildabschnitt zeigt die 
himmlische Sphäre: Vor einem Gold-
grund krönt Gottvater Maria. Im un-
teren Bildabschnitt ist die irdische 
Sphäre zu sehen: Vor einer hügeligen 
Landschaft mit graublauem Hinter-
grund stehen vier Heilige.

Oben sitzt Gottvater. Er trägt eine 
Tiara und setzt segnend eine Krone 
auf das Haupt der vor ihm demütig 
sitzenden Mutter seines Sohnes. In 
einem Halbkreis umfliegen Cherubim 
und Seraphim die Krönung. Die Se-
raphim haben sechs Flügel (vgl. Jes 
6,2). Sie sind hellrot gemalt, da sie 
aus Liebe zu Gott glühen. Weitere En-
gel umfliegen, teils Blumen streuend, 
die Krönungsszene.

Unten zeigen sich vier Heilige. Es sind 
Johannes Ev., Augustinus, Hierony-
mus und Eligius. Ihre Bestimmung 
ergibt sich aus Darstellungen unter 
diesem Altarbild, in der Predella. 
Dort zeigt sich Johannes, wie er auf 
Patmos die Offenbarung aufschreibt, 
Augustinus, wie er sich beim Schrei-
ben ans Herz fasst, Hieronymus, wie 
er sich mit einem Stein an die Brust 
schlägt, Eligius, wie er ein Pferdebein 
beschlägt. Botticelli individualisiert 
jeden Heiligen. Der eine schreibt, der 
andere segnet, die dritte greift sich 
an die Brust und der letzte weist zum 
Himmel. Zwei blicken zum Himmel, 
einer sieht den Bildbetrachter an und 
der vierte schaut in sein Buch. Zu-
sammen mit der ausgeprägten Plas-
tizität und der feinen Malweise gehört 
dieses Bild zu den Meisterwerken der 
Renaissance. � Alois Epple

Jahresakademie 
des Kardinal-von-Galen-Kreises
Frieden ist ein Werk der Gerechtigkeit
18. - 20. September 2025 
im Kloster Maria Engelport, Treis-Karden/Mosel

Donnerstag, 18. September
15.30	 Eröffnung / Begrüßung 
16.00	 Pf. Dr. Peter Mettler: Die Friedensethik in den päpstlichen 
	 Verlautbarungen von Paul VI. bis Leo XIV. 
17.30	 Dr. David Engels: Weltfrieden und Gottesstaat in Zeiten der 
	 Spätzivilisation: Ägypten, Rom, Iran, China und Europa im Vergleich. 
 
Freitag, 19. September
9.30	 Jan Bentz: Die iustitia generalis als Grundordnung des Gemeinwohls – 	
	 eine thomistische Perspektive. Warum der Friede nicht zuerst durch 
	 Dialog, sondern durch die Tugend der allgemeinen Gerechtigkeit entsteht. 
11.00	 Dr. Heinz-Lothar Barth: Wie steht die katholische Kirche zum Krieg? 
	 Die antiken Quellen mit Ausblick auf die spätere Entwicklung. 
15.00	 P. Engelbert Recktenwald: Gerechtigkeit in Kirche, Staat und Gesellschaft: 
	 illusorisch oder unentbehrlich?
16.30	 Reinhard Dörner: „Nahrungslos“, aber hungernd nach Gerechtigkeit – 
	 Die Ereignisse von Konnersreuth 
 
Samstag, 20. September 
10.00	 Prof. Johannes Stöhr: Die Liebe zur Kirche und ihr Ausdruck in den 
	 verschiedenen Berufungen 
11.30	 Franz Kronbeck: Die abgebrochene Spitze – Über die Wirklichkeit der 
	 Seele und des Übernatürlichen und ihr Schicksal in der abendländischen 	
	 Geistesgeschichte

  
Wer sich zur Teilnahme an der Jahresakademie anmelden möchte, wende sich 
bitte ausschließlich an den Kardinal-von-Galen-Kreis. Bitte kontaktieren Sie 
zwecks Zimmerreservierung nicht das Kloster direkt. Der Kardinal-von-Galen-
Kreis übernimmt für Sie die Zimmerreservierungen im Kloster Maria Engelport 
und auch die Zahlungsabwicklung. 
 
Zu diesem Zweck bieten wir in diesem Jahr Buchungspakete zu einem Pau-
schalpreis an. Die Preise gelten pro Person. Es besteht die Möglichkeit, den 
Aufenthalt im Kloster über das Ende der Akademie hinaus auf Sonntag, den 21. 
September 2025, auszudehnen. Dementsprechend stehen folgende Arrange-
ments zur Auswahl: 
Paket 1: € 226,00: Aufenthalt im Kloster von Donnerstag, dem 18.09., bis Sams-
tag, den 20.09., d.h. 2 Übernachtungen und 4 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
Paket 2: € 324,00: Aufenthalt im Kloster von Donnerstag, dem 18.09., bis Sonn-
tag, den 21.09., d.h. 3 Übernachtungen und 6 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
Paket 3: € 90,00: Keine Übernachtung im Kloster, aber Teilnahme an der Aka-
demie und den gemeinsamen Mahlzeiten, d.h.  4 Mahlzeiten + Tagungsgebühr 
 
Die Anmeldung zur Akademie inkl. verbindlicher Buchung eines der oben ge-
nannten Pakete muss bis spätestens 2 Wochen vor Beginn der Akademie erfol-
gen.  Der Anmeldeschluss ist also der 31. August 2025. 
Kardinal-von-Galen-Kreis e.V., Hummertsesch 8, 48282 Emsdetten, 
Tel. +49 (0) 2572-9607392, E-Mail: kvgk@kvgk.de
Die Zahlung der jeweils gebuchten Pakete erfolgt an den Kardinal-von-Galen-
Kreis. Die Gesamtsumme muss VOR Beginn der Akademie, also bis spätestens 
zum 31. August 2025, auf folgendes Konto überwiesen werden: 
Kontoinhaber Kardinal-von Galen-Kreis, Reinhard Dörner, Bank: DaKa Münster
IBAN: DE 08 400 602 650 015 233 800 BIC: GENODEM1DKM 

Ausführliche Informationen u.a. zur Anreise, Check-In, Anmeldung vor Ort, Mahl-
zeiten, Liturgischer Tagesablauf finden Sie unter: www.kvgk.de/programm.php
Programmänderungen vorbehalten. 



DER FELS 8-9/2025 � 271

Maria Vesperbild 

Fatimatage
Fat imap i lger tage 
an jedem 13. eines 
Monats: 10.15 Uhr: feierl. Pilgeramt 
• 11.15 Uhr: Erneuerung der Weihe 
an das Unbefleckte Herz Mariens  • 
11.30 Uhr: Weihe von Andachtsge-
genständen in der Anbetungskapelle 
• 14.50 Uhr – 15.10 Uhr: Beichtgel. 
• 15.00 Uhr: Fatimagebetsstunde • 
18.40 Uhr: Rosenkranz, sakr. Segen • 
19.15 Uhr: Hl. Messopfer
Mehr unter www.maria-vesperbild.de

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC
Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im AUGUST 2025

Für das wechselseitige 
Zusammenleben 

Beten wir, dass die Gesellschaften, 
in denen das Zusammenleben zu-
nehmend schwerfällt, nicht der Ver-
suchung der Konfrontation auf eth-
nischer, politischer, religiöser oder 
ideologischer Basis erliegen. 

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8, 85051 Ingolstadt

	Sr.  M. Thekla Hofer
Klosterweg 2, 91275  Auerbach

 Klemens Hogen-Ostlender
	 St.-Sebastianus-Straße 11
	 59955 Winterberg
	Tobias Lehner KIRCHE IN NOT/
	 Ostpriesterhilfe Deutschland e. V.,
	 Lorenzonistr. 62, 81545 München
 	P. Dr. Johannes Nebel FSO
	 Die geistliche Familie „Das Werk“,
	 Thalbachgasse 10, A-6900 Bregenz
	Prof. Dr. Marius Reiser
	 Taunusstr. 30, 55262 Heidesheim 
	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c, 44805 Bochum
	Ursula Zöller
	 Karlstr. 3, 63793 Aschaffenburg

Leserbrief

Fotonachweise: 
227, 238 ChatGPT; 228 By Livioandronico2013 
- Own work, CC BY-SA 4.0; 229 Alfons Zimmer; 231 
Von Hans Memling, Gemeinfrei; 232 By anonymous - 
Kunsthistorisches Museum, Public Domain; 233 pexels 
lucaspezeta; 234, 235 Von Herrad von Landsberg 
- Hortus Deliciarum, Gemeinfrei;  237 By Jehan Bel-
legambe recherche.smb.museum detail 865036, Public 
Domain; 239-243 Sr. M. Thekla Hofer; 244 By Sand-
ro Botticelli - Galería Uffizi, Florencia, Italia, 2022-09-18, 
DD 42.jpeg, Public Domain; 245 By Johann Heiss - ana-
goria, Public Domain; 246 piqsels com id-frkvz; 248 
mika baumeister unsplash; 249 grant whitty unsplash; 
250 Hermit Saints Triptych.jpg, Gemeinfrei; 253 privat; 
254 josh applegate unsplash; 255 Von Hieronymus 
Bosch - Web Gallery of Art:   Abbild  Info about artwork, 
Gemeinfrei; 256-259 Raymund Fobes; 260 Helmut 
Kusterer; 261 Gemeinfrei, commons.wikimedia; 262 
Bildarchiv der Stadt Bochum; 263 By Wiiii - Own work, 
CC BY-SA 3.0; 264, 265 oben rechts/unten links: © 
Kirche in Not; 265 oben links: © Catholic Secretariat of  
Nigeria (CSN) unten re: © Griechisch-orthodoxes Patri-
archat von Antiochia; 266-267 P. Mathias Brand msp; 
272 Foto: Selige Märtyrer von Dachau e.V.

Die Forderung des 129. Ärztetages in 
Leipzig, vorgeburtliche Kindstötungen 
außerhalb des Strafgesetzbuches zu be-
handeln, lässt erahnen, welcher Kampf 
uns in den nächsten Jahren bevorsteht. 
Umso notwendiger werden die Mär-
sche für das Leben und das Flehen um 
den Heiligen Geist, der die verblendeten 
Herzen erleuchtet. Was sind das für Ärz-
te, die das Töten unschuldiger Kinder 
auf ihre Fahnen geschrieben haben? Man 
kann nur hoffen und beten, dass eine neue 
junge Ärztegeneration auf den Plan tritt, 
die das Recht auf Leben vom Anfang bis 
zum natürlichen Ende als selbstverständ-
lich betrachtet, wie man es von Ärzten 
eigentlich erwartet. Wo Gott nicht mehr 
als der Herr und Schöpfer allen Lebens 
anerkannt wird, spielt sich der Mensch 
als Herr über Leben und Tod auf, wie es 
dem Widersacher Gottes gefällt.  

Edeltraud Krieglmeier, 
Oberbergkirchen 

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im SEPTEMBER 2025

Für unsere Beziehung 
zur ganzen Schöpfung 

Beten wir, dass wir, inspiriert vom 
heiligen Franziskus, unsere ge-
genseitige Abhängigkeit von allen 
Geschöpfen erfahren, die von Gott 
geliebt sind und Liebe und Respekt 
verdienen. 

Liebe FELS-Leser,
Bitte unterstützen Sie uns 
weiterhin ausreichend finanziell. 
Ein herzliches Vergelt‘s Gott für 
Ihr Wohlwollen 
Herzlichst Ihre Fels-Redaktion

Spendenaufruf



272� DER FELS 8-9/2025

Der polnische Franziskaner-
pater Krystyn Gondek 

wurde im August 1940 in Wlocla-
wek von der Gestapo verhaftet und 
als „polnischer Verbrecher“ ins 
KZ Sachsenhausen gebracht. Prü-
gel und schwere körperliche Arbeit 
schwächten seine Gesundheit dort 
schnell. Im Dezember 1940 wurde 
er ins KZ Dachau deponiert. Der 
mitgefangene Pfarrer Winzenty 
Kula erinnerte sich nach dem Krieg: 
„Ich habe ihn sehr gut gekannt. Er 
war ein 30-jähriger junger Pater und 
stets bemüht, seine priesterliche 
Würde auch in dieser Umgebung 
zu wahren. Er war ein Mann des 
Gebetes, aber er konnte die Lager-
bedingungen kaum ertragen. Durch 
die schwere körperliche Arbeit und 
die katastrophalen Lebensumstände 
war er erschöpft. Aber er betete bis 
zum Ende.“ Im Januar 1942 wurde 
angekündigt, alle Priester sollten ei-
nen neuen Beruf erlernen, da sie nie 
wieder in ihren Seelsorgedienst zu-
rückkehren würden. Zwangsweise 
wurden sie daraufhin zu Tischlern 

oder Maurern umgeschult. Letztere 
mussten sogleich ein Krematorium 
im KZ bauen. Es gab keinen Tag 
ohne Todesfälle. Im Winter bekam 
niemand trotz Frost und Schnee 
warme Kleidung. Im Sommer muss-
te in der heißen Sonne gearbeitet 
werden.

Die Gefangenen mussten auch oft 
und bei jedem Wetter stundenlang 
auf dem Appellplatz stehen.  Ihr Ge-
wicht sank dramatisch, oft bis unter 
40 Kilogramm. Hungerrationen führ-
ten dazu, dass sie gestohlene Reste 
aus einem der Näpfe der Wachhunde 
oder aus den Kaninchenkäfigen im 
Lager oder eine Handvoll Hafer aus 
dem Hühnerstall aßen. Pater Krystyn 
spürte, dass er das Lager nicht über-
leben würde.  Er schrieb Briefe nach 
Polen mit der Bitte um Gebet für ihn, 
hoffte am Leben zu bleiben, aber ak-
zeptierte den Willen Gottes. Seine 
Freunde versuchten, sich für seine 
Freilassung einzusetzen. Die mutige 
Mutter schrieb sogar einen Brief an 
Adolf Hitler.

Krystyn Gondek
Essen aus dem Hundenapf

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering

1942 wurde Krystyn Gondek 
„ausgesondert“ und sollte über das 
„Lagerkrankenhaus“ ins Schloss 
Hartheim in Oberösterreich zur Tö-
tung in der Gaskammer geschickt 
werden. Er verabschiedete sich mit 
den Worten „Ich komme nicht mehr 
zurück. Der HERR wartet auf mich.  
Ja, ich gehe zu Gott“. Aber Pater 
Krystyn erlebte den Transport nach 
Hartheim nicht mehr. Am 23. Juli 
1942 ging er in die Ewigkeit ein. 
Er starb in der „Krankenstation“ an 
Hunger und Erschöpfung. Der Pater 
hinterließ ein Brevier, einen Rosen-
kranz und ein kleines Medaillon mit 
dem Bild der Schwarzen Madonna 
von Tschenstochau. Sein Leichnam 
wurde im Krematorium verbrannt. 
Seine Mutter, die ihren Sohn hatte 
retten wollen, erhielt auf ihren Brief 
nie eine Antwort, aber die Gestapo 
kam daraufhin ins Haus der Familie 
Gondek und durchsuchte alles. Kry-
styn Gondek wurde 1999 von Papst 
Johannes Paul II.  mit 107 weiteren 
polnischen Märtyrern des Zweiten 
Weltkrieges seliggesprochen.�

� Klemens Hogen-Ostlender


