
DER FELS 1/2026 � 1

Katholisches Wort in die Zeit � 57. Jahr Januar  2026

Benedikt XVI.: 
Christus ist das Licht der Völker und 
Ziel der Suche nach dem Heil� 3

Diakon Raymund Fobes:
Katholische Caritas� 14

Gerhard Stumpf:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche:
Joly (Jolanthe) Irrgang� 18



2� DER FELS 1/2026

Benedikt XVI.: 
Christus ist das Licht der Völker und 
Ziel der Suche nach dem Heil ...............3

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
Evangelium nach Jesaja .......................6

Prof. Johannes Stöhr: 
Jesus ist der Sohn Gottes und 
Gründer seiner Kirche ...........................7

Diakon Raymund Fobes:
Katholische Caritas .............................14

Pastoralreferent Alfons Zimmer:
„… würde ich Wasser mir wählen“ ......16

Gerhard Stumpf:
Reformer und Wegbereiter in der Kirche:
Joly (Jolanthe) Irrgang ........................18

Florian Ripka | Kirche in Not
Eine Frage über  Leben und Tod .........19

Sylvia Sobel:
Der Wind des Wandels 
im Rheingauer Marienthal ...................22

Prälat Professor Dr. Helmut Moll:
Die christlichen deutschsprachigen 
und Glaubenszeugen 
des 21. Jahrhunderts...........................24

Auf dem Prüfstand ..............................28

INHALT

Impressum „Der Fels“ Januar 2026 Seite 31
Redaktionsschluss ist jew. der 5. des Vormonats

Titelbild: Die Bekehrung des 
Heiligen Paulus 
Öl auf Holz, Nordital. Schule, 16. Jhd.

Von Unbekannter Maler, dorotheum.com, 
Gemeinfre, commons.wikimedia.org
Foto- und Quellennachweise: Seite 31

Liebe Leser,
nachdem Leo der XIV. zum Nach-
folger von Papst Franziskus ge-
wählt worden war, äußerte Ku-
rienkardinal Koch: „Er ist der 
richtige Papst, den die Kirche 
braucht!“ Als Leo XIV. den bis-
herigen 37 Kirchenlehrern John 
Henry Newman am Allerheili-
genfest 2025 hinzufügte, deutete 
er mit den Worten dessen Ver-
mächtnis an, das er ihm zudach-
te: … „Heute wird der christliche 
Glaube in nicht wenigen Fällen 
als etwas Absurdes, als etwas für 
Schwache und wenig intelligente 
Menschen angesehen. Vielfach 
werden andere Sicherheiten, wie 
Technologie, Geld, Erfolg, Macht 
und Vergnügen bevorzugt.“ 

Was begründet diese Aussage?
Der Übertritt John Henry New-
mans zur katholischen Kirche 
„katapultierte“ den ehemaligen, 
angesehenen anglikanischen Ge-
lehrten ins gesellschaftliche Ab-
seits. 
Der gebildete Konvertit wurde 
von seinen bisherigen Freunden 
gemieden. Rom hatte wenig Ver-
ständnis für seine Engagement 
für ein Laienapostolat. Es brach-
te ihm vielmehr den Ruf ein, „der 
gefährlichste Mann in England 
zu sein“. Er wurde als Häretiker 
denunziert. In einem Brief schrieb 
John Henry Newman: „Seit ich 
Katholik bin, habe ich persönlich 
nur Misserfolg gehabt.“ Das Un-
verständnis und seine Zurückset-
zung endete, als ihm Papst Leo 
XIII. 1879 die Kardinalswürde 
verlieh. Die endgültige Rehabili-
tation, die Seligsprechung, wur-
de durch Benedikt XVI. am 19. 
September 2010 vollzogen. John 
Henry Newman lebte das Wort 
Jesu „das Licht leuchtet in der 
Finsternis. Aber die Welt hat es 
nicht begriffen (Joh. 1,5).“ 

John Henry Newman war ein 
prophetischer Denker. Er sah die 
Entwicklungen voraus, die sich 
in unserer Zeit zeigen. Er sprach, 
nach Michael Fiedrowicz, vom 

Unglauben der Zukunft (infidelity 
of future) vor dem man sich nicht 
fürchten müsse.

Was gab Papst Leo XIV. die Si-
cherheit, an die er, wie oben be-
schrieben, glaubte, und Newman 
zum Heiligen erklärte? Leo XIV. 
dachte auch an Gestalten der Kir-
chengeschichte, z.B. an den Apos-
tel Petrus, der in der heidnischen 
Welthauptstadt Rom das Evange-
lium predigte, oder an Ignatius 
von Loyola, der mit einer Hand-
voll Gefährten aufbrach, um ins 
Heilige Land zu fahren, obwohl 
in Europa die „Reformation“ 
ganze katholische Landschaften 
wegfegte. Vielleicht dachte der 
Papst auch an die Eröffnung des 
Oratoriums, das ist eine Pries-
tergemeinschaft von Philip Neri. 
John Henry Newman gründete 
sie an der „Schaubühne gottloser 
Betriebsamkeit“ die gleich einem 
Ozean jeden Versuch einer Beein-
flussung wegschwemmt. 
Die exemplarischen Gestalten 
der Kirchengeschichte führen uns 
vor Augen, dass nichts Außerge-
wöhnliches und Überforderndes 
Christen passiert, die Gott auf ih-
rer Seite haben. Auch in der Kir-
chengeschichte stehen große Na-
men im Vordergrund. Aber ebenso 
die Dienenden und Stillen werden 
gebraucht. Teresa von Kalkutta 
konnte ihr Werk weltweit nur voll-
bringen, weil viele Gleichgesinn-
te ihr Werk mittragen.

Mit John Henry Newman als Weg-
weiser können wir getrost durch 
das Jahr 2026 gehen.

Mit den besten Wünschen
für ein gesegnetes Jahr 2026

Ihr Hubert Gindert
und das Redaktionsteam



DER FELS 1/2026 � 3

Liebe Brüder und Schwestern!

Mit Freude feiern wir das Hochfest 
der Epiphanie, der „Erscheinung“ 
Christi vor den Völkern, vertreten 
von den Sterndeutern, geheimnis-
vollen Gestalten, die aus dem Os-
ten gekommen waren. Wir feiern 
Christus, Ziel der Pilgerschaft der 
Völker auf der Suche nach dem 
Heil. In der ersten Lesung haben 
wir den Propheten gehört, der, von 
Gott inspiriert, Jerusalem als einen 
Leuchtturm schaut, der inmitten der 
Finsternis und Dunkelheit der Erde 
allen Völkern den Weg weist. Die 
Herrlichkeit des Herrn geht leuch-
tend auf über der Heiligen Stadt und 
zieht vor allem deren deportierte 
und zerstreute Söhne und Töchter 
an, zugleich aber auch die Heiden-
völker, die von überall her nach 
Zion als ihre gemeinsame Heimstatt 
kommen und sie durch ihre Gaben 
bereichern (vgl. Jes 60,1–6). In der 
zweiten Lesung wurde uns wieder 

Benedikt XVI.:

Christus ist das Licht der Völker 
und Ziel der Suche nach dem Heil

vorgestellt, was der Apostel Paulus 
an die Epheser schrieb, dass näm-
lich durch die liebevolle Initiative 
Gottes das Zusammengehen von Ju-
den und Heiden in der einen Kirche 
Christi „das Geheimnis“ war, das 
in der Fülle der Zeit offenbar ge-
worden ist, die „Gnade“, zu deren 
Diener Gott ihn gemacht hatte (vgl. 
Eph 3,2–3a.5–6). In Kürze werden 
wir in der Präfation singen: „Heute 
enthüllst du das Geheimnis unse-
res Heiles, heute offenbarst du das 
Licht der Völker, deinen Sohn Jesus 
Christus.“

Zwanzig Jahrhunderte sind ver-
gangen, seitdem dieses Geheimnis 
offenbart wurde und in Christus 
Wirklichkeit geworden ist, doch 
seine Vollendung hat es noch nicht 
erlangt. Mein geliebter Vorgänger 
Johannes Paul II. schrieb in der Ein-
leitung seiner Enzyklika über die 
Mission der Kirche: „Ein Blick auf 
die Menschheit insgesamt am Ende 

des zweiten Jahrtausends zeigt uns, 
dass diese Sendung noch in den An-
fängen steckt“ (Redemptoris missio, 
1). Da erheben sich spontan einige 
Fragen: Inwiefern ist Christus heu-
te noch „lumen gentium“, Licht der 
Völker? Wie weit ist – wenn man 
das so sagen kann – diese universa-
le Wanderschaft der Völker zu ihm 
hingelangt? Befindet sie sich in einer 
Fortschritts- oder Rückschrittsphase? 
Und weiter: Wer sind heutzutage die 
Sterndeuter? Wie können wir beim 
Gedanken an unsere heutige Welt 
diese geheimnisvollen Gestalten aus 
dem Evangelium deuten? Um auf 
diese Fragen zu antworten, möchte 
ich auf das zurückkommen, was die 
Väter des Zweiten Vatikanischen 
Konzils dazu gesagt haben. Und gern 
füge ich hinzu, dass der Diener Got-
tes Paul VI. gleich nach dem Konzil, 
also vor vierzig Jahren, genau am 26. 
März 1967, seine Enzyklika Populo-
rum progressio der Entwicklung der 
Völker gewidmet hat.

Umzug bei der 
bundesdeutschen 
Sternsingeraussendung 
29.12.2016 /Neumarkt



4� DER FELS 1/2026

Das ganze Zweite Vatikanische 
Konzil war tatsächlich von dem Be-
streben motiviert, der zeitgenössi-
schen Menschheit Christus als Licht 
der Welt zu verkünden. In der Herz-
mitte der Kirche, angefangen von der 
Spitze ihrer Hierarchie, erhob sich 
der vom Heiligen Geist geweckte 
dringliche Wunsch nach einer „neu-
en Epiphanie Christi vor der Welt“, 
einer Welt, die die moderne Zeit zu-
tiefst verändert hatte und die zum 
ersten Mal in der Geschichte vor der 
Herausforderung einer globalen Zivi-
lisation stand, in der nicht mehr Euro-
pa und auch nicht jene Regionen, die 
wir den Westen und Norden der Welt 
nennen, im Mittelpunkt stehen konn-
ten. Es erhob sich die Forderung, 
eine neue politische und wirtschaft-
liche, aber zugleich und vor allem 
geistige und kulturelle Weltordnung, 
das heißt einen erneuerten Humanis-
mus, auszuarbeiten. Mit wachsender 
Offensichtlichkeit setzte sich diese 
Feststellung durch. Eine neue wirt-
schaftliche und politische Weltord-
nung funktioniert nicht, wenn es kei-
ne geistliche Erneuerung gibt, wenn 
wir uns nicht wieder Gott nähern und 
Gott mitten unter uns finden können. 
Bereits vor dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil hatte das erleuchtete 
Gewissen christlicher Denker diese 
epochale Herausforderung erahnt 
und sich mit ihr auseinandergesetzt. 
Am Beginn des dritten Jahrtausends 
befinden wir uns nun mitten in dieser 
Phase der Menschheitsgeschichte, 
die unter dem Wort „Globalisierung“ 
inzwischen zum Thema geworden ist. 
Auf der anderen Seite bemerken wir 
heute, wie leicht man die Ziele die-
ser Herausforderung aus dem Blick 
verlieren kann, gerade weil man in 
sie miteinbezogen ist: Eine Gefahr, 
die enorm verstärkt wird durch die 
gewaltige Ausbreitung der Massen-
medien: Während diese auf der einen 
Seite die Informationen unendlich 
vermehren, scheinen sie andererseits 
unsere Fähigkeit zu einer kritischen 
Synthese zu schwächen. Das heutige 
Hochfest kann uns diese Perspektive 
bieten, ausgehend von der Erschei-
nung eines Gottes, der sich in der Ge-
schichte als Licht der Welt offenbart 
hat, um die Menschheit zu führen und 
schließlich in das verheißene Land zu 
geleiten, wo Freiheit, Gerechtigkeit 
und Friede herrschen. Und wir se-
hen immer mehr, dass wir allein die 
Gerechtigkeit und den Frieden nicht 

fördern können, wenn sich uns nicht 
das Licht eines Gottes offenbart, der 
uns sein Antlitz zeigt, der uns in der 
Krippe von Betlehem erscheint, der 
uns auf dem Kreuz erscheint.

Wer sind also die „Sterndeuter“ 
von heute und wie weit sind sie auf 
ihrer und wir auf unserer „Reise“ 
gelangt? Liebe Brüder und Schwes-
tern, kehren wir zu jenem besonderen 
Gnadenmoment des Abschlusses des 
Zweiten Vatikanischen Konzils am 8. 
Dezember 1965 zurück, als die Kon-
zilsväter einige „Botschaften“ an die 
ganze Menschheit richteten. Die erste 
Botschaft war „An die Regierenden“ 
gerichtet, die zweite „An die Intel-
lektuellen und Wissenschaftler“. Das 
sind zwei Personengruppen, die wir 
irgendwie in den Gestalten der Stern-
deuter im Evangelium symbolisiert 
sehen können. Zu ihnen möchte ich 
noch eine dritte Gruppe hinzufügen, 
an die das Konzil zwar keine Bot-
schaft gerichtet hat, die es aber in der 
Konzilserklärung Nostra aetate sehr 
wohl im Blick hatte. Ich beziehe mich 
auf die geistlichen Führer der großen 
nichtchristlichen Religionen. Im Ab-
stand von zweitausend Jahren können 
wir also in den Gestalten der Stern-
deuter gleichsam eine Vorwegnahme 
dieser drei grundlegenden Dimen-
sionen des modernen Humanismus 
erkennen: die politische, die wissen-
schaftliche und die religiöse Dimen-
sion. Die Epiphanie zeigt es uns auf 
dem „Pilgerweg“, das heißt auf einem 
Weg der Suche, die oft verwirrt ist, ein 
Weg, der schließlich seinen Zielpunkt 
in Christus hat, auch wenn der Stern 
manchmal verborgen ist. Gleichzei-
tig macht uns Gott deutlich, dass er 
seinerseits zum Menschen hinpilgert. 
Da ist nicht nur die Pilgerreise des 
Menschen hin zu Gott. Gott selbst hat 
sich auf den Weg hin zu uns gemacht: 
Denn wer ist Christus, wenn nicht 
Gott, der sozusagen aus sich heraus-
gegangen ist, um der Menschheit ent-
gegenzukommen? Aus Liebe ist er zur 
Geschichte in unserer Geschichte ge-
worden; aus Liebe ist er gekommen, 
um uns den Keim des neuen Lebens 
zu bringen (vgl. Joh 3,3–6) und die-
ses neue Leben in die Ackerfurchen 
unserer Erde zu säen, damit es keime, 
blühe und Frucht bringe.  

Ich möchte mir heute jene Kon-
zilsbotschaften zu eigen machen, die 
nichts von ihrer Aktualität verloren 

haben. Wie zum Beispiel dort, wo 
man in der Botschaft an die Regie-
renden liest: „Euch obliegt es, auf 
Erden die Förderer der Ordnung und 
des Friedens unter den Menschen zu 
sein. Aber vergesst nicht: Gott, der 
lebendige und wahre Gott, ist der Va-
ter der Menschen. Und Christus, sein 
ewiger Sohn, ist gekommen, um uns 
zu sagen und uns begreiflich zu ma-
chen, dass wir alle Brüder sind. Er ist 
der große Baumeister der Ordnung 
und des Friedens auf Erden, weil er 
es ist, der die menschliche Geschich-
te leitet und der allein die Herzen 
zum Verzicht auf die abartigen Lei-

denschaften, die Krieg und Schmerz 
erzeugen, zu veranlassen vermag.“ 
Muss man in diesen Worten der Kon-
zilsväter nicht die Leuchtspur eines 
Weges erkennen, der allein die Ge-
schichte der Nationen und der Welt 
umzuwandeln vermag? Und in der 
„Botschaft an die Intellektuellen und 
Wissenschaftler“ lesen wir: „Sucht 
weiter, ohne je auf die Wahrheit zu 
verzichten, ohne je an der Wahrheit 



DER FELS 1/2026 � 5

zu verzweifeln! Denkt an die Worte 
eines eurer großen Freunde, des hl. 
Augustinus: ›Wir suchen mit dem 
Wunsch, zu finden, und wir finden 
mit dem Wunsch, weiter zu suchen.‹ 
Glücklich sind diejenigen, die, wenn 
sie die Wahrheit besitzen, weiter 
nach ihr suchen, um sie zu erneuern, 
sie zu vertiefen, sie den anderen zu 
schenken. Glücklich sind diejenigen, 
die, wenn sie die Wahrheit nicht ge-
funden haben, mit aufrichtigem Her-
zen in ihre Richtung weitergehen: 
Mögen sie das künftige Licht mit den 
Lichtern von heute suchen bis zur 
Fülle des Lichts!“

in die religiöse Geschichte der Zi-
vilisationen, besonders in die „gro-
ßen Seelen“ eingeschrieben hat, die 
durch ihre Weisheit und ihr Vorbild 
an Tugend zum Aufbau der Mensch-
heit beigetragen haben. Christus 
ist Licht, und das Licht kann nicht 
verdunkeln, sondern nur erleuch-
ten, aufhellen, enthüllen. Keiner soll 
daher vor Christus und seiner Bot-
schaft Angst haben! Und auch wenn 
im Laufe der Geschichte die Chris-
ten, die ja begrenzte und sündige 
Menschen sind, manchmal durch ihr 
Verhalten ihn verraten haben mö-
gen, unterstreicht das noch mehr, 

einfachen Kind im Arm seiner Mut-
ter in Anbetung auf die Knie fallen, 
nicht in einem Königspalast, son-
dern in der Armseligkeit einer Hütte 
in Betlehem (vgl. Mt 2,11). Wie war 
das möglich? Was hat die Sterndeu-
ter überzeugt, dass jenes Kind „der 
König der Juden“ und der König 
der Völker war? Sicher hat sie das 
Zeichen des Sterns überzeugt, den 
sie „hatten aufgehen sehen“ und der 
genau über dem Ort stehen blieb, 
wo sich das Kind befand (vgl. Mt 
2,9). Aber auch der Stern hätte nicht 
genügt, wenn die Sterndeuter nicht 
Personen gewesen wären, die inner-
lich offen für die Wahrheit waren. 
Im Unterschied zu König Herodes, 
der ganz von seinen Interessen an 
Macht und Reichtum beherrscht 
war, waren die Sterndeuter dem 
Ziel ihrer Suche zugewandt, und als 
sie es fanden, benahmen sie sich, 
obwohl gebildete Männer, wie die 
Hirten von Betlehem: Sie erkann-
ten das Zeichen und huldigten dem 
Kind und brachten ihm die kostba-
ren symbolischen Gaben dar, die sie 
mitgebracht hatten.

Liebe Brüder und Schwestern, 
verweilen auch wir in Gedanken vor 
dem Bild der Anbetung der Stern-
deuter. Es enthält eine anspruchs-
volle und stets aktuelle Botschaft. 
Anspruchsvoll und stets aktuell vor 
allem für die Kirche, die, da sie sich 
in Maria widerspiegelt, aufgerufen 
ist, den Menschen Jesus, nichts an-
deres als Jesus, zu zeigen. Denn er 
ist alles, und die Kirche besteht nur 
dazu, um mit ihm vereint zu bleiben 
und ihn der Welt bekannt zu ma-
chen. Die Mutter des fleischgewor-
denen Wortes helfe uns, gehorsame 
Jünger ihres Sohnes, des Lichtes 
der Völker, zu sein. Das Beispiel 
der Sterndeuter von damals ist auch 
für die heutigen Sterndeuter eine 
Einladung, Geist und Herz Christus 
zu öffnen und ihm die Gaben ihrer 
Forschung darzubringen. An sie, an 
alle Menschen unserer Zeit möchte 
ich heute wiederholen: Habt keine 
Angst vor dem Licht Christi! Sein 
Licht ist der Glanz der Wahrheit. 
Lasst euch, alle Völker der Erde, 
von ihm erleuchten; lasst euch von 
seiner Liebe umfangen, und ihr wer-
det den Weg des Friedens finden. 
Amen!

© Copyright 2007 - LEV/
Dikasterium für Kommunikation

Das wurde in den beiden Kon-
zilsbotschaften gesagt. Den Füh-
rern der Völker, den Forschern und 
Wissenschaftlern müssen wir heute 
mehr denn je die Repräsentanten der 
großen nichtchristlichen Religionen 
an die Seite stellen und sie einladen, 
sich mit dem Licht Christi ausei-
nanderzusetzen, der nicht gekom-
men ist, um aufzuheben, sondern 
zu vollenden, was die Hand Gottes 

dass das Licht Christus ist und dass 
die Kirche es nur dann widerspie-
gelt, wenn sie mit ihm vereint bleibt.

„Wir haben seinen Stern gesehen 
und sind gekommen, dem Herrn zu 
huldigen“ (Akklamation vor dem 
Evangelium, vgl. Mt 2,2). Was uns 
immer wieder erstaunt, wenn wir 
diese Worte der Sterndeuter hören, 
ist die Tatsache, dass sie vor einem 

Antonio Vivarini: 
Die Anbetung der 
Könige, sie erkannten 
das Zeichen und 
huldigten dem Kind



6� DER FELS 1/2026

Aus dem heiligen Evangelium nach 
Jesaja. Nein, das hat man noch 

nicht in der Sonntagsmesse gehört. 
Doch kommt etwas Vergleichbares 
bei einem der größten Theologen der 
Kirchengeschichte vor, im Jesaja-Kom-
mentar des heiligen Thomas von Aquin 

(*1225 vor 800 Jahren,+1274). Viele 
nehmen an, Thomas habe den schon 
in seinen Kölner Jahren begonnen, zu-
mindest in Form von kursorischen Vor-
lesungen. Große Teile des Werkes sind 
sogar als Autograph erhalten.

Im Prolog heißt es dort, dass Jesaja 
„nicht eine Prophetie, sondern eher ein 
Evangelium zu verfassen scheint“. Und: 

„Wer dies liest, eilt ohne Hindernis des 
Zweifels auf Christus zu, liebt ihn im 
Glauben und bleibt beständig in der 
Liebe.“ Man anerkennt Thomas als 
Meister der christlichen Philosophie, 
ordnet ihn schnell und zu Unrecht 
nur als spekulativen dogmatischen 

Theologen ein. Er war jedoch in erster 
Linie Bibellehrer und Exeget. Thomas-

kenner Dr. Hanns-Gregor Nissing 
fasst zusammen: Thomas war 

bei seiner Arbeit immer Aus-
leger der Heiligen Schrift. 

Sein Jesaja-Kommentar 
ist vom Wissen geleitet, 
welch enorme Bedeu-
tung dieser erste und 

größte der alttesta-
mentlichen Schrift-
propheten seit den 
Tagen der Apostel 
für die christliche 
Verkündigung und 
insbesondere für 
das Verständnis 
der Person Christi 
hatte.

Es lässt sich 
einfach die Pro-
be aufs Exempel 
machen. Die Le-
seordnung der 
Sonntage ist 
voll von Jesa-
ja-Texten. Der 
erste Jesaja-
Paukenschlag 

(im aktuellen 
Lesejahr C) erfolgt 

an Weihnachten. 
Von Heiligabend bis 
Weihnachten am 
Tage kommt Jesa-

Alfons Zimmer:

Evangelium nach Jesaja
Der Prophet Jesaja ist tief im Kirchenjahr verwurzelt

ja viermal vor, mit seinem Licht für das 
Volk in der Finsternis etwa und der Er-
lösung Jerusalems. Weiter tritt er auf 
an Erscheinung des Herrn. Nationen 
wandern zu deinem Licht, sagt er, und 
erzählt von den Gaben Gold und Weih-
rauch, die wieder bei Matthäus vorkom-
men. Zum Fest der Taufe des Herrn 
kündet schon die Jesaja-Lesung den öf-
fentlich Auftretenden an: Sag den Städ-
ten in Juda, seht, da ist Euer Gott. Es 
ist keine Überraschung mehr, dass der 
adventliche, weihnachtliche Prophet 
auch beim Hochfest der Verkündigung 
des Herrn zu Gast ist. Er spricht von der 
Jungfrau, die gebären wird, und dem 
Sohn, der Immanuel heißen soll.

Auch in der Karwoche predigt er, an 
Palmsonntag und an Karfreitag jeweils 
über den leidenden Gottesknecht, und 
gleich zweimal in der Osternacht, auch 
über den ewigen Bund, dazu weitere 
siebenmal im Kirchenjahr. An allen be-
deutenden Jahresfesten hat er etwas 
anzukündigen, zu erklären, zu deuten 
in Bezug auf Christus den Herrn. Leicht 
stimmt man Thomas zu, dass Jesaja 
eine Art Christus-Evangelium zu schrei-
ben scheint.

Wenn einer einwenden wollte, dass 
das Hochfest Pfingsten noch fehle bei 
den Jesaja-Auftritten im Jahreskreis, 
dann darf man ihn auf die große Geist-
Prophezeiung hinweisen. „Der Geist 
des Herrn ruht auf ihm“ (Jes 11, 1-3), 
dem angekündigten Messias, dem Reis 
aus dem Baumstumpf Isais. Die Geist-
gaben werden aufgezählt. Die Lehre 
von den sieben Geistgaben ist für die 
Ethik des heiligen Thomas systembil-
dend. Sie ergänzt die Lehre von den 
Kardinaltugenden, den vier klassischen 
griechischen und den drei christlichen. 
Nach Thomas inspirieren, initiieren, 
fundieren die sieben pfingstlichen Ga-
ben des Heiligen Geistes unser gesam-
tes christliches Leben und Handeln. 
Sie machen es leicht. Gelesen wird die 
pfingstliche Kernstelle aber nicht an 
Pfingsten, sondern immer am zweiten 
Advent im Lesejahr A. Auch das gehört 
zum Evangelium des Jesaja.                        



DER FELS 1/2026 � 7

Wofür hielten die Leute den Men-
schensohn? Einige sahen in ihm 

nur den Sohn des Zimmermanns, den 
sie sowieso schon zu kennen glaubten; 
wieder andere bewunderten seine Hei-
lungen und seine bewegende Rede – 
doch nur wenige bekannten ihn gläubig 
als Sohn Gottes. Und wie ist es heute? 
Wofür halten die Leute seine Kirche? 
Für eine unter den vielen Weltanschau-
ungen und Sozialinstitutionen? Oder 
sie bewundern ihre Kulturleistungen 
und die großartigen Persönlichkeiten, 
die sie hervorgebracht hat, vielleicht 
auch die zahlreichen Wunder der Hei-
ligen. 

Doch manche denken bei dem Wort 
Kirche gleich an Negatives, an auf-
fallende Sünden einiger Glieder. 
Nicht viele sehen sie im Glauben 
und engstens mit Christus verbunden.

Wie viele gibt es heute, die durch 
harte und lieblose Kritik, durch ehr-
furchtsloses Verhalten, durch Auf-
stand, Aufruhr und Ungehorsam in 
der Kirche einem kirchenfreien Chris-
tentum das Wort reden und behaup-
ten, die Wesensstrukturen der Kirche 
müssten umfunktioniert werden, die 
heutige Gestalt der Kirche sei abbruch-
reif und überhaupt überflüssig. Treue 
Anhänglichkeit und Liebe seien unzu-
mutbar, wenn man an ihre konkrete Er-
scheinungsform denke.

Doch: Christus lieben und die Kirche 
lieben – beides kann man nicht vonei-
nander trennen. Ein Organismus, so er-
klärt der heilige Paulus (1 Kor 12, 12), 
besteht aus vielen Gliedern; dann wür-
de man hier als die Fortsetzung des 
Satzes erwarten: So verhält es sich 
bei der Kirche. Paulus aber sagt: So 
ist es bei Christus. Als Paulus die Kir-
che verfolgt hat, erschien ihm der Herr 
und sagte zu ihm: Warum verfolgst du 
mich? Nicht einfach: Warum verfolgst 
du meine Jünger?

Christus identifiziert sich mit seiner 
Kirche, sie ist sein Leib, und er liebt 
sie wie der Bräutigam die Braut. Ähn-

lich wie Eva dem Adam gleichgestaltet 
wurde, ist die Kirche Christus gleich-
förmig, und so wie Eva aus Adam 
entstanden ist, kommt die Kirche aus 
Christus. Christus suchen, Christus 
finden und lieben bedeutet auch, die 
Kirche suchen, finden und lieben.

Seit ewigen Zeiten ist die katholi-
sche Kirche dem himmlischen Vater 
bekannt und wird von ihm geliebt. Sie 
wurde von seinem Sohn gegründet, der 
gekommen ist, um uns durch das Kreuz 

auch bei der Kirche. Man kann nicht 
ihre menschlich-sichtbaren Elemente 
von ihrer Besiegelung und Belebung 
durch den Geist Christi trennen. Sie 
ist eine einzige komplexe Wirklichkeit, 
die aus menschlichem und göttlichem 
Element zusammenwächst. Wie Au­
gustinus sagt: „caput et corpus unus 
Christus“. Thomas sagt im Hinblick auf 
Christus und die Kirche „una persona 
mystica“. Man kann nicht irgendwie 
sinnvoll sagen: An Christus glaube ich, 
die Kirche ist mir gleichgültig.

Prof. Johannes Stöhr: 

Jesus ist der Sohn Gottes und 
Gründer seiner Kirche

Vortrag auf der Jahresakademie des Kardinal-von-Galen-Kreises

zu erlösen. Und sie ist belebt durch 
den Heiligen Geist, der herabkam, um 
in ihr Wohnung zu nehmen. „Die ge-
samte Kirche erscheint somit als das 
nach dem Abbild Gottes versammelte 
Volk in der Einheit mit Gott Vater, Gott 
Sohn und Gott Heiliger Geist, de unita­
te Patris et Filii et Spiritus Sancti plebs 
adunata.“ 

Ähnlich wie bei Christus Göttliches 
und Menschliches ganz innig miteinan-
der verbunden sind, so verhält es sich 

„Es wäre ein großer Irrtum, wollte 
man versuchen, eine Trennung ein-
zuführen zwischen einer charismati-
schen Kirche, die allein wirklich von 
Christus gegründet worden sei – und 
einer Rechts- oder Amtskirche, die als 
bloßes Menschenwerk und als ge-
schichtlich bedingt anzusehen wäre. 
Es gibt nur eine Kirche, Christus hat 
nur eine Kirche gegründet: sichtbar 
und unsichtbar zugleich, hierarchisch 
aufgebaut, mit einer Struktur göttli-

Peter Paul Rubens „Der Triumph der Kirche“ beschreibt die tiefe, übernatür-
liche Einheit und Identität zwischen Christus und den Gläubigen. Die Kirche 
als versammeltes Volk Gottes in der lebendigen Einheit mit Vater, Sohn und 
Heiligem Geist.



8� DER FELS 1/2026

chen Rechtes also, und mit einer im 
übernatürlichen wurzelnden Dynamik, 
die sie beseelt, erhält und lebendig 
macht“. 

Wenn wir jedoch die Kirche wirklich 
lieben wollen, sind einige Grundhal-
tungen als Voraussetzung notwendig: 
Zuerst der Glaube, der unverkürzte 
Glaube an die göttlich-menschliche 
Struktur der Kirche, einer Kirche, die 
bereits jetzt sichtbar und unsichtbar 
gegenwärtig ist, und nicht erst am 
Ende der Zeiten in einem Zeitalter des 
Heiligen Geistes zu erwarten ist. Ge-
wiss, auch mit natürlichem gesunden 

Beifall oder Gewinn! Das zu erkennen 
ist eigentlich nicht schwer. Doch es 
bleibt noch ein weiter Schritt bis zur 
Liebe. Aber zuerst muss man mit den 
Augen des Glaubens auch die größere 
unsichtbare Wirklichkeit sehen. Was 
von Christus sichtbar war, lebt weiter 
in den Sakramenten der Kirche. Wenn 
wir ihn lieben, müssen wir auch seine 
Sakramente lieben und die Kirche, das 
Ursakrament.

Extra Ecclesiam, nulla salus: Außer-
halb der Kirche kein Heil. So mahnen 
alle Kirchenväter. Z.B. der heilige Au­
gustinus: Man kann Ehre empfangen, 
man kann Sakramente besitzen, man 

schmack einer Frucht beschreiben, 
die jemand nie gesehen oder ge-
schmeckt hat? Wir können dankbar 
sein, dass wir lebendige geistliche 
Erfahrungen gehabt haben.

Ferner muss sich auch unsere 
Hoffnung wirklich auf die Verheißun-
gen der Offenbarung Gottes stützen 
und nicht auf irgendwelche mensch-
lichen Erwartungen oder gar irrige Be-
hauptungen. Wir können nicht erwar-
ten, aus eigener Kraft unsere Irrtümer 
und Sünden korrigieren zu können, 
wir können nicht behaupten, dass 
niemand in die Hölle gehen wird, weil 
sie wahrscheinlich leer sei, – denn die 
Hoffnung setzt den Glauben voraus, 
und die Glaubensoffenbarung sagt 
genau das Gegenteil: beim jüngsten 
Gericht werden auch auf der linken 

Seite viele stehen, nicht nur die 
Teufel sind in der Hölle.
Die Kirche lieben: Dilectio hängt 

mit dem griechischen Agape zusam-
men: eine reine und selbstlose Liebe. 
Die Kirche lieben! D.h. nicht nur eine 
rein geistige Realität schätzen oder 
ein Ideal, denn Christentum ist nicht 
einfach Idealismus, sondern Realis-
mus. Und sie auch nicht zu lieben we-
gen bloßer Äußerlichkeiten. Verliebt 
sein in Äußerlichkeiten ist noch recht 
unreif, ja vielleicht sogar kindisch. 
Gewiss, auch in der Kirche gibt es 
viele äußere Elemente, die vielleicht 
sehr attraktiv und beeindruckend 
sind, wie z. B. bestimmte Gemälde, 
Musikstücke oder architektonische 
Meisterwerke. Wer ein offenes Herz 
hat, kann schon von vielen äußeren 
Einzelheiten fasziniert und begeis-
tert sein. Aber das ist doch noch nur 
zweitrangig.

Es ist begreiflich, dass man das, 
was man nie richtig kennen und schät-
zen gelernt hat, auch nicht lieben kann; 
man trennt sich davon wenigstens in-
nerlich und oft aus ganz unbedeuten-
den nichtigen Gründen. Und wenn man 
dann nicht gut der institutionellen Kir-
che als solcher Abneigung Hass zeigen 
kann, dann richtet sich der Angriff auf 
die Menschen, die in der Kirche heute 
Verantwortung tragen; diese oder jene 
Amtsträger oder gar der Papst werden 
dann zum Sündenbock gemacht, auf 
die man alle Kritik und Abneigung ab-
leitet: Deine Schuld.

Die Heiligkeit der Kirche ist in dieser 
Zeit noch unvollendet, ja sie ist darüber 
hinaus zum weitaus größeren Teile un-
sichtbar. Sie drängt sich nicht spekta-
kulär auf, sondern ist vor allem im ver-

Die Gemeinschaft der Heiligen als sichtbarer Ausdruck der göttlich-menschli-
chen Struktur der Kirche: vereint im Glauben, verbunden durch Christus, ge-
tragen vom Geist.

Menschenverstand können wir schon 
einige Tatsachen  sehen: Die erstaun-
liche Tatsache einer Einheit von Men-
schen der verschiedensten Kulturen, 
Länder, Sprachen, Berufen und Alters-
stufen mit einem so inhaltsreichen 
und anspruchsvollen gemeinsamen 
Bekenntnis – wo gibt es dafür Paral-
lelen? Die Tatsache so vieler hervor-
ragender Menschen, die sich nicht 
halbherzig, egoistisch, fanatisch oder 
kleinlich verhalten, sondern sich ganz 
und gar für Christus und seine Wahr-
heit eingesetzt haben! Ohne jedes 
Streben nach persönlichen Vorteilen, 

kann „Alleluja“ singen, man kann 
„Amen“ antworten, man kann das 
Evangelium verteidigen, man kann an 
den Vater, den Sohn und den Heiligen 
Geist glauben und diesen Glauben ver­
kündigen: außerhalb der katholischen 
Kirche kann man alles finden, nur nicht 
das Heil. Kennzeichnend für die Kir-
chenfrömmigkeit des Gläubigen ist 
der Ausdruck „Mutter“; das Vatika-
num II und Papst Johannes XXIII. ha-
ben ihn betont verwendet. 

Wie soll man einem Tauben den 
Klang einer Symphonie erklären? Wie 
einem Blinden ein Blüte? Wie den Ge-



DER FELS 1/2026 � 9

borgenen Kontakt der Seelen mit Gott 
gegeben. Wie groß ist oft die Distanz 
zwischen der Heiligkeit selbst und ih-
rem schlichten alltäglichen Ausdruck! 
Wort, Tat und Lebensstil der Glieder 
der Kirche kann sogar da verkannt 
werden, wo die Heiligkeit bereits am 
Werke ist; auch Christus wurde ja für 
einen Fresser und Säufer gehalten (Mt 
11, 19) und er wurde des Missbrauchs 
der Religion angeklagt (Joh 18, 28-40). 
M. Hesemann zeigt im Buch „die Dun-
kelmänner“ an Beispielen, wie viele 
bösartige Entstellungen und Verleum-
dungen sich in der Geschichte fortge-
setzt haben – obwohl schon hunderte 
mal widerlegt.

Wie wenig wird heute davon ge-
sprochen, dass es durch alle Jahrhun-
derte hindurch zahllose Menschen 
gegeben hat, die die Kirche treu 
und selbstlos geliebt und ihr in 
ergreifender Opferbereitschaft ge-
dient haben. Dafür gibt es keine Pa-
rallele in anderen Institutionen oder 
Gemeinschaften; man könnte sogar 
ein fundamental-theologisches Argu-
ment aus dieser Tatsache machen. 

Zuerst kann die Liebe zur Kirche 
von Christus selbst ausgesagt wer-
den. Wie Paulus im Epheserbrief er-
klärt: 5, 26: „Christus hat die Kirche 
geliebt und sich für sie hingegeben, 
um sie durch das Wort in der Wasser­
taufe zu reinigen und zu heiligen. Auf 
diese Weise wollte Er sich eine Kirche 
bereiten, strahlend rein, ohne Flecken 
und Runzeln oder dergleichen, son­
dern heilig und makellos“.

Berühmt ist das Wort des hl. 
Irenäus (gest. um 202): „Ubi enim ec­
clesia, ibi et Spiritus Dei; et ubi Spiri­
tus Dei, illic ecclesia et omnis gratia“. 
Daraus ergibt sich zwar, dass auch 
im Sünder die Kirche lebendig sein 
kann, soweit in ihm der Geist Gottes 
lebendig ist; es folgt aber auch, dass 
zwischen der Sünde selbst und der 
Kirche der schärfste Gegensatz be-
steht. Cyprian erklärt, die Kirche sei 
die keusche Braut Christi; sie bleibe 
unverbrüchlich rein und treu, auch 
wenn verworfene Menschen sie zu 
korrumpieren versuchen. Cassiodor 
(ca. 485-580) erklärt, die Kirche sei 
durch die Erlösungstat Christi von 
jedem Sündenmakel gereinigt und 
hänge ihm als treue Braut immer und 
ununterbrochen an.

Augustinus sagt: Soweit jemand die 
Kirche liebt, hat er den Hl. Geist! „Lie­
ben wir den Herrn, unseren Gott; lieben 
wir seine Kirche. Ihn wie einen Vater, sie 

wie eine Mutter. Keiner soll sagen: »Ja, 
ich gehe noch zu den Götzen, befrage 
die Besessenen und Zauberer, aber ich 
verlasse die Kirche Gottes nicht, ich bin 
Katholik.« Ihr bleibt so bei der Mutter, 
aber ihr beleidigt den Vater. Ein anderer 
wird sagen: »Gott bewahre! Ich befrage 
weder Zauberer noch Besessene, ich er­
forsche nicht die Zukunft in gottesläs­
terlicher Weise, ich bete die Dämonen 
nicht an, ich diene nicht den steinernen 
Götzen, aber ich gehöre zur Partei des 
Donatus». »Wozu nützt es, den Vater 
nicht zu beleidigen, wenn dieser die 
Mutter, die ihr doch beleidigt, rächen 
wird?«“  Und der heilige Cyprian erklärt 

Papst Pius XII. stellt schließlich 
deutlich fest, die sündige Schwäche 
der Glieder könne nicht der Kirche 
selbst angerechnet werden: „Der gött-
liche Erlöser hat die von Ihm gegrün-
dete Gemeinschaft von Menschen 
als eine in ihrer Art vollkommene Ge-
sellschaft mit allen rechtlichen und 
gesellschaftlichen Bestandteilen ge-
rade zu dem Zweck gewollt, damit sie 
dem Heilswerk der Erlösung hier auf 
Erden dauernden Bestand sichere. ... 
Wenn man aber in der Kirche einiges 
wahrnimmt, was die Schwäche unse-
rer menschlichen Natur verrät, so fällt 
das nicht ihrer rechtlichen Verfassung 

Die Kirche als Weg zur Erlösung zeigt das Fresko in der Spanischen Kapelle, 
Santa Maria Novella, Florenz veranschaulicht dass es außerhalb der Kirche kein 
Heil gibt – die Kirche ist der Weg zum Heil, getragen von der Agape, der Liebe 
Gottes zu ihrer Gemeinschaft.

deutlich: „Wer Gott nicht zum Vater hat, 
kann die Kirche nicht zur Mutter haben“.

Papst Pius XII.  hat in der Enzyklika 
Mystici Corporis (1943) am Schluss 
„Ermahnungen zur Liebe gegen die 
Kirche“ vorgetragen. Er geht aus von 
der Liebe Christi zur Kirche und for-
dert von daher die entsprechende 
Liebe der Kirchenglieder: es gelte als 
Kindespflicht, die mütterliche Liebe 
der Kirche zu uns anzuerkennen und 
daraus unsere tathafte Gegenliebe 
abzuleiten – sie aber auch als Liebe 
untereinander und zu allen Menschen 
zu verwirklichen.

zur Last, sondern vielmehr der bekla-
genswerten Neigung der einzelnen 
zum Bösen. Diese Schwäche duldet 
ihr göttlicher Stifter, auch in den hö-
heren Gliedern seines Mystischen Lei-
bes, damit die Tugend der Herde und 
der Hirten erprobt werde und in allen 
die Verdienste des christlichen Glau-
bens wachsen“.

So wird die Kirche, wie schon der 
Apostel Paulus hervorhebt, immer 
ohne Makel sein. Sie bleibt Stadt auf 
dem Berg, Licht der Völker. Vom hl. 
Geist bewahrt vor Untreue.



10� DER FELS 1/2026

So verhält es sich jedoch nicht 
mit anderen irdischen Institutionen. 
Da sie rein menschlicher Natur sind, 
können sie wegen fehlerhaften Vor-
gehens ihrer Mitglieder ihr Ansehen 
verlieren. Die Kirche ist die einzige, 
die sich auf eine göttliche Dimension 
berufen kann. Aber ist die begeisterte 
Sicht des hl. Paulus von der Schönheit 
der Kirche nicht wirklichkeitsfremd? 
Nun: Wirklichkeitsfremd sind nur wir 
selber, wenn wir die Kirche nicht mit 
den Augen des Glaubens sehen, wenn 
wir empiristisch-sensualistisch die 
Fehler und Mängel der Glieder der Kir-
che der Kirche selber zurechnen.

der Kirche. Die Sünden der Glieder 
wird man nie mit der Kirche selbst 
identifizieren dürfen. Durch den „cha-
racter sacramentalis“, die theologi-
schen Tugendkräfte des Glaubens 
und der Hoffnung, gehört der Sünder 
zur Kirche. Sie „gehören der Kirche 
nicht an wegen ihrer Sünden son-
dern wegen der Gaben Gottes, die 
sie noch besitzen, wegen der sakra-
mentalen Wesenheiten, wie Glaube, 
theologische Hoffnung, wegen ihrer 
Gebete und wegen ihrer Reue. ... Sie 
befinden sich innerhalb der Kirche 
nur provisorisch und können eines 
Tages definitiv aufgenommen oder 

Wirklichkeitsfremd sind wir, wenn 
wir den Kontrast zur heidnischen Welt 
übersehen. 

Die gegenwärtige publizistische 
Hetzkampagne gegen die katholische 
Kirche darf uns eine Wahrheit nicht 
vergessen lassen, von der die Ge-
schichte ein eindeutiges Zeugnis ab-
legt, dass es nämlich die katholische 
Kirche war, die die Welt von Sittenlo-
sigkeit befreite. Und wenn die Welt 
jetzt die Kirche ablehnt, versinkt sie 
zurück in den Schlamm, aus welchem 
sie gerettet worden war. 

 Bevor Unser Herr Jesus Christus 
die Frohe Botschaft den Menschen 
verkündet hat, befand sich die Welt in 
einer längeren und furchtbaren Nacht 
versunken, in der moralische Aus-
schweifung, Egoismus, Grausam-

keit, Unzucht und Unterdrückung 
herrschten. Alles, was der gesun-

de Teil der öffentlichen Meinung der 
westlichen Welt heute noch mit Ent-
setzen betrachtet, war in der vom Hei-
dentum beherrschten Welt üblich und 
normal. Es genügt, wenn wir uns dar-
an erinnern, was die griechisch-römi-
sche Mythologie über ihre verschiede-
nen Götter sagt: Sie alle bildeten eine 
schlimme Bande von Verbrechern, wie 
Ehebrecher, Gewalttätige, Schamlose, 
Lügner, Diebe, Unterdrücker, Mörder, 
Vater-, Mutter-und Brudermörder, Ego-
isten, Verräter, Faulenzer, Betrüger, 
Entehrte, Blutschänder, Unzuchttrei-
bende, Perverse, Dekadente und Pä­
dophile. Zeus (der Jupiter der Römer), 
die höchste Gottheit innerhalb dieser 
Räuberbande, war nicht nur ein Roh-
ling, der Kannibalismus praktizierte 
und eine seiner Töchter verschlang 
und die weitere nahe Verwandtschaft 
ermordete, sondern auch ein unkont-
rollierbarer Ehebrecher, der verheira-
tete oder unverheiratete „Göttinnen“ 
zum Opfer machte, seine Schwestern 
und Schwiegertöchter schändete, sei-
ne eigene Tochter und sogar seine 
Mutter vergewaltigte und außerdem 
einen Knaben als Geliebten bei sich 
hielt, den er vorher entführt hatte. 
Die Beschreibung dieser Abscheu-
lichkeiten befand sich in den Texten 
der Schulbücher jener Zeit, aus denen 
man die Kinder in Grammatik, Rheto-
rik und Poesie unterrichtete, worauf 
die christlichen Apologeten eigens 
hingewiesen haben. 

Die heidnische Religion bedeutete 
somit eine böse Beherrschung der 
Gesellschaft, welcher sie die Sünd-

Christus mit den reumütigen Sündern: Maria Magdalena, Petrus und der reuige 
Dieb von Peter Paul Rubens betont, dass sogar schwer Gefallene mit Hoffnung 
auf Umkehr in der Gemeinschaft verbleiben und Vergebung erfahren. Die Kir-
che nimmt die Sünder in ihr Herz, kämpft gegen die Sünde in ihnen und be-
wahrt die Hoffnung auf Umkehr.

Gewiss, die Sünder gehören zum 
Leib der Kirche; aber –, nicht im sel-
ben vollen Sinn wie die Gerechtfer-
tigten. Nicht alle ihrer Handlungen 
sind Ausdruck ihrer Kirchlichkeit. 
Sünder sind nämlich nicht durch die 
Sünde und nicht mit ihrer Sünde in 
die Kirche eingegliedert; sie sind, wie 
einige Kirchenväter erklären, „in ec-
clesia“ aber nicht „de ecclesia“, oder 
besser: sie gehören „corpore“ aber 
nicht „corde“ dazu, wie das Konzil 
mit dem hl. Augustinus formuliert. 
Das sittlich Böse befleckt zwar den 
Sünder selbst, bleibt aber außerhalb 

entlassen werden. Sie sind nicht in 
der Kirche mit Ausblick auf ihre Er-
lösung, sondern sie sind gelähmt in 
der Ausübung ihrer höheren und ent-
scheidenden Handlungen“.

Es wird somit deutlich: Die Kirche 
schließt nicht die Sünder aus ihrer 
eigenen Mitte aus, sondern nur ihre 
Sünde; sie behält die Sünder weiter, 
in der Hoffnung, sie bekehren zu kön-
nen. Sie kämpft in ihnen selbst, gegen 
die von ihnen begangenen Sünden, 
nimmt sie an ihr Herz und weiß sich 
stärker als die Sünde.



DER FELS 1/2026 � 11

haftigkeiten der Götter praktisch als 
nachahmenswertes Beispiel emp-
fahl. Andererseits übte die Gesell-
schaft ihrerseits einen Einfluss auf 
die Religion aus, sodass die Mythen 
jene Gebräuche widerspiegelten, die 
zur damaligen Zeit üblich waren. Der 
Kult von Cybeles und Atis z.B., der in 
Phrygien entstand und von dort aus 
nach Griechenland und Rom gelangte, 
führte anstößige Praktiken in der Öf-
fentlichkeit aus, z.B. Genitalverstüm-
melungen.

Die Ehre der Frau wurde durch die 
in vielen Regionen verallgemeinerte 
Unsitte der Polygamie verletzt. U.a. 
Herodot liefert uns Informationen 
über die  „heilige Prostitution“, die in 
den Tempeln von Babylonien, Assyri-
en, Griechenland, Syrien, Zypern und 
anderen Orten praktiziert wurde. 
Zur weiteren Entwürdigung führte 
auch der besonders in Persien, aber 
auch in Griechenland  zur Gewohnheit 
gewordene Inzest. Einer der grausa-
men Jahrtausende alten Bräuche des 
Heidentums forderte in Indien, dass 
die Witwe zusammen mit der Leiche 
ihres Mannes verbrannt wurde. 

In jener Zeit, in welcher die Frohe 
Botschaft Jesu Christi bereits ver-
kündet wurde, befand sich in Rom die 
Institution der Familie in einer tiefen 
Krise, wobei Untreue in der Ehe und 
Scheidungen an der Tagesordnung 
waren. Die Abtreibung sowie Aus-
setzung und Verlassen von Kindern 
hatten schreckliche Ausmaße ange-
nommen, während die Geburten ab-
nahmen. Wohlhabende Männer zogen 
es vor, ledig zu bleiben und sich mit 
einer Menge von Sklavinnen zu umge-
ben, anstatt sich den Unbequemlich-
keiten einer Ehe zu unterwerfen.

Das Sklaventum war in der antiken 
Welt eine durchaus gebräuchliche Ins-
titution, da die Mehrheit der Bürger aus 
Sklaven bestand. In Rom, zu Zeiten 
des Kaisers Augustus, machten sie 
mehr als ein Drittel der Bevölkerung 
aus. Der Besitzer eines Sklaven hatte 
über diesen vollständiges Recht. Ein 
Sklave wurde nicht als eigentlicher 
Mensch betrachtet, er galt vielmehr 
als Gegenstand, als eine Sache, res 
mancipi. Der Besitzer konnte mit der 
Ehefrau des Sklaven zusammen sein, 
ohne dass dies als Ehebruch gewertet 
wurde, und über dessen Kinder verfü-
gen. Falls der Besitzer seinen Sklaven 
verwundete oder tötete, war das kein 
Verbrechen.

In Griechenland galt der sexuelle 
Missbrauch von Jungen als legale 
Praxis, die Päderastie. Jeder erwach-
sene Mann, der nicht Sklave war, hat-
te das Recht, diese Praxis auszuüben. 
Sie war auch in Persien und anderen 
Orten gebräuchlich, wo sie über Jahr-
hunderte anhielt. Rom wurde auch von 
diesem griechischen Übel angesteckt, 
so dass viele Kaiser sich Jugendliche 
als Geliebte hielten.

Die Botschaft Jesu Christi brach-
te diese verdorbene antike Welt aus 
dem Gleichgewicht. Sie missbilligte 
die Ausschweifungen und die Grau-
samkeiten und unterstrich die Freiheit 

teilen? Die Pietät verlangt auch in der 
Familie, Fehler diskret zu behandeln. 
Sich mit den Feinden der Kirche zu 
verbünden ist würdelos.

Die Verbindung zwischen der Mut-
ter Gottes und der heiligen Kirche ist 
ein besonderer Grund, sie zu lieben. 
Die Kenntnis der wahren Mariologie 
wird immer ein Schlüssel zum Ver-
ständnis des Mysteriums Christi und 
der Kirche sein. Die Heiligkeit Unserer 
Lieben Frau spiegelt sich in der Kir-
che wieder, ihre Jungfräulichkeit, ihre 
Makellosigkeit, ihre Disponibilität hin-
sichtlich des Willen Gottes. Ein kirch-

Cornelis de Vos zeigt hier die Schattenseiten des menschlichen und mythischen 
Lebens: Ausschweifung, Instinkt, Egoismus, Trunksucht und zügellosen Hedo-
nismus als Ausdruck moralischen Verfalls.

zur Einhaltung des Anstandes, der 
Keuschheit und der Jungfräulichkeit, 
die Unschuld, die eheliche Treue, die 
Feindesliebe, die Barmherzigkeit, die 
Selbstlosigkeit, die Nachsicht mit 
den Schwachen, die Würde aller Men-
schen, die nach dem Ebenbild Gottes 
erschaffen worden sind.

Ein kritisches Urteil ist immer nö-
tig? Ja, – aber: Die Menschen lieben, 
den Irrtum hassen! Ein Urteil haben 
oder auch gleich öffentlich ausspre-
chen?  Sich über die Kirche stellen 
oder von außen besserwisserisch ur-

licher Christ muss marianisch gesinnt 
sein (Paul VI.). 

Man kann die Kirche nicht wirklich 
lieben, wenn man sie nur als Summe 
von Menschen, nur als Institution 
oder nur als unsichtbares Ideal sieht 
und nicht verkörpert in Maria, der Mut-
ter.  „In ihr bewundert und preist die 
Kirche die erhabenste Frucht der Er-
lösung. In ihr schaut sie wie in einem 
reinen Bilde mit Freuden an, was sie 
ganz zu sein hofft und wünscht“.

Wenn wir eine vorbehaltloses Ja 
zu Christus und seiner Kirche sagen 
wollen, dann werden wir nicht bei-



12� DER FELS 1/2026

de trennen, wie die Nestorianer, die 
Leugner der Gottesmutterschaft, es 
getan hatten; dann werden wir auch 
die Heiligkeit der Kirche von Maria 
her zu verstehen suchen. Wir werden 
unseren Blick nicht auf Mängel oder 
gar sündhafte Verfehlungen bei ein-
zelnen Christen fixieren oder allein 
auf äußere Institutionen. Wir werden 
sie als Kirche ohne Fehl und Makel 
lieben, die in der Gottesmutter Maria 
verkörpert ist. 

Betroffen- oder Verwundetsein 
durch die Sünde ist nicht einfach schon 
Komplizenschaft oder Mitschuld. Ähn-
lich wie Christus „mit der Sünde zu 
tun“ hat, indem er für andere sühnt und 
leidet, kann auch die Kirche zwar nicht 
für eigene Schuld, wohl aber für frem-
de Schuld sühnen und leiden. 

Wenn die Konzilskonstitution Lu­
men gentium erklärt, die Kirche sei 
„ecclesia semper reformanda“; „se­
ipsam renovare non desinat“, dann 
erklärt sie sich damit nicht zu einer 
sündigen Kirche. Denn es ist keines-
wegs so, dass jeder reformatio eine 
deformatio, eine Missbildung voraus-
gehen muss – und zwar nicht nur Sün-
den der einzelnen Glieder, sondern 
Sünden der Kirche selbst. Wenn sich 
z. B. ein Sportler durch Training in 
Form bringt, muss er deshalb vorher 
missgebildet gewesen sein? Muss 
die vor der reformatio fehlende forma 
immer deficiens im privativen Sinne 
bei der Kirche selbst gewesen sein? 
So sehr man zu allen Zeiten daran 
Anstoß nahm: Die Gesamtkirche hat 

tatsächlich die göttliche Garantie, im-
mer und ununterbrochen ihre Aufgabe 
als Licht der Welt und Salz der Erde er-
füllen zu können und zu erfüllen. Die 
ecclesia reformata unterscheidet sich 
von der ecclesia reformanda nur „sicut 
stella a stella in claritate“, wie durch 
einen Dunstschleier hindurch wahrge-
nommenes Licht von einem heller und 
unbehinderter erscheinenden. Die 
Heiligkeit der Kirche ist ja sogar bei 
den Sündern sichtbar in der Taufe, in 
ihrem Bekenntnis des Glaubens und 
in ihrer Einordnung und Unterordnung 
innerhalb der kirchlichen Gemein-
schaft. Wenn wegen einiger – nie 
wegen aller – Handlungen der Sünder 
in der Kirche ihre Heiligkeit nicht in 
ganzer Strahlungskraft sichtbar wird, 
so kann dies nicht der leuchtenden 
Substanz angelastet werden, denn 
sündige Handlungen entstehen eben 
gerade nicht kraft der Kirchenglied-
schaft, sondern unter dem Einfluss 
des Diabolos.

Christus selbst hat der Kirche als 
ganze die Bestandsgarantie für alle 
Zeiten der Geschichte verliehen. Wür-
de die Kirche auch eine der Grund-
wahrheiten des Glaubens verleugnen, 
würde sie ihre Identität als getreue 
Braut Christi verlieren, weder Unfehl-
barkeit noch Unvergänglichkeit könn-
ten von ihr ausgesagt werden. Ohne 
fortdauernde Heiligkeit, die der Heili­
ge Geist in den Gläubigen unaufhörlich 
hervorbringt, könnten auch die ande-
ren Kennzeichen wie z. B. die Einheit 
als Wesenseigenschaft nicht mehr 

aufrechterhalten werden, denn Ein-
heit bedeutet auch Identität mit sich 
selbst im Laufe der Geschichte. 

Die Kirche als solche kann nicht 
sündigen, weil die Gemeinschaft aller 
Gläubigen keine Person ist. Sünde ist 
etwas zutiefst Persönliches. So hat 
auch Papst Johannes Paul II. festge-
stellt: „Im Apostolischen Schreiben 
Reconciliatio et Paenitentia bekräftigt 
er den Glauben, dass im Sakrament 
der Buße »der Sünder sich mit seiner 
Schuld allein vor Gott gestellt sieht, 
seiner Reue und seinem Heilsvertrau-
en. Keiner kann an dessen Stelle oder 
in seinem Namen um Vergebung bit-
ten.« Die Sünde ist daher immer der 
Person eigen, wenn sie auch die ganze 
Kirche verletzt und beeinträchtigt, die, 
vergegenwärtigt durch den Priester als 
Diener des Bußsakraments, die sakra-
mentale Vermittlerin der Versöhnungs-
gnade mit Gott ist. Auch die Situatio-
nen, die innerhalb einer menschlichen 
Gemeinschaft durch Verletzung der 
Gerechtigkeit, der Freiheit und des Frie-
dens die »soziale Sünde« bedingen, 
»sind immer Frucht, Verknotungen und 
Zusammenballung von persönlichen 
Sünden«. So sehr sich oft auch die mo-
ralische Verantwortung in anonymen 
Ursachen fast aufzulösen scheint, 
so sehr muss man dagegen betonen, 
dass von sozialer Sünde nur in einem 
analogen Sinn die Rede sein kann.“

Die historischen Fehler sind also 
keine eigentlichen Sünden „der“ Kir-
che, sondern etwas mit den Sünden 

Die Werke der Barmherzigkeit: Christus und die Kirche wenden sich den Bedürftigen, Schwachen und Sündern zu – ein Bild 
für Mitgefühl, Gerechtigkeit und moralische Erneuerung in einer Welt, die von Ausschweifung und Grausamkeit geprägt war.



DER FELS 1/2026 � 13

von einzelnen Zusammenhängendes. 
Die einzelnen Gläubigen und die Kir-
che als ganze flehen zu Gott, er 
möge nicht auf die Sünden der 
einzelnen schauen, sondern auf 
den Glauben seiner heiligen Kirche, 
denn die Sünden sind eine Negation 
dieses Glaubens: „Ne respicias pecca­
ta nostra, sed fidem Ecclesiae tuae“. 

„Wenn wir die Kirche lieben, wird 
sich in uns niemals jene krankhafte 
Sucht melden, der Mutter für die Er-
bärmlichkeiten einiger ihrer Söhne die 
Schuld zuzuschieben. Die Kirche hat 
als Braut Christi nicht den geringsten 
Anlass, irgendein mea culpa anzu-
stimmen. Wir schon: Mea culpa, mea 
culpa, mea maxima culpa! Das ist der 
echte Meaculpismus, der persönliche 
nämlich, und nicht jener, der die Kirche 
angreift, indem er menschliche Mängel 
aufzeigt und übertreibt, die an dieser 
heiligen Mutter durch das Handeln der 
Menschen in ihr hervorgerufen werden, 
soweit die Menschen dies vermögen, 
denn sie werden nie zerstören, ja nicht 
einmal antasten können, was wir die 
ursprüngliche und konstitutive Heilig-
keit der Kirche genannt haben. ... Das 
Geheimnis der Heiligkeit der Kirche 
dieses Ur-Licht, das unter den Schat-
ten menschlicher Schwachheit verbor-
gen bleiben kann, verbietet grundsätz-
lich jeden Verdacht, erstickt auch den 
geringsten Zweifel an der Schönheit 
unserer Mutter. Es geht ebenso wenig 
an, ohne Protest zu dulden, dass an-
dere sie beleidigen. Suchen wir nicht 
nach den verwundbaren Stellen an der 

Kirche, um an ihr Kritik zu üben, wie 
einige es tun, die den Beweis für ihren 
Glauben und ihre Liebe schuldig blei-
ben. Mir ist es unbegreiflich, wie man 
die eigene Mutter wirklich gern haben 
und gleichzeitig lieblos von ihr spre-
chen kann.

Unsere Mutter ist heilig, weil sie 
rein geboren wurde und makellos 

bleiben wird in alle Ewigkeit. Wenn 
wir ihre Schönheit einmal nicht se-
hen sollten, reinigen wir uns die Au-
gen! Wenn wir merken, dass uns der 
Klang ihrer Stimme nicht gefällt, dann 
beseitigen wir die Verhärtung unse-
res Gehörs, die uns hindert, in ihrem 
Wort die Rufe des liebevollen Hirten 
zu vernehmen! Unsere Mutter ist hei-
lig durch die Heiligkeit Christi, mit 
dem sie sowohl dem Leibe nach, der 
wir alle sind, verbunden ist, als auch 

dem Geiste nach, welcher der Hei-
lige Geist ist, der auch im Herzen 

eines jeden von uns wohnt, wenn 
wir die Gnade Gottes nicht verlieren. 

Heilig, heilig, heilig!, wagen wir der 
Kirche zuzurufen, indem wir an den 
Hymnus zum Lobpreis der Allerhei-
ligsten Dreifaltigkeit denken. Du bist 
heilig, Kirche, meine Mutter, denn der 
Heilige, der Sohn Gottes, hat dich ge-
stiftet; du bist heilig, denn der Vater, 
der Quell aller Heiligkeit, hat es so ge-
wollt; du bist heilig, denn der Heilige 
Geist steht dir bei, der in der Seele der 
Gläubigen weilt, um die Kinder des 
Vaters zusammenzuführen, die in der 
Kirche des Himmels, im ewigen Jeru-
salem, wohnen werden“. (J. Escrivá 
de Balaguer). 

 Die Anmerkungen und Quellen­
angaben liegen der Redaktion vor.

Das Santa Trinità Altarbild von Francesco di Stefano Pesellino zeigt die Heilige 
Dreifaltigkeit in harmonischer Einheit: Gott Vater, Sohn und Heiliger Geist ver-
eint. Das Werk vermittelt zugleich die Nähe Gottes zu den Gläubigen, die durch 
Anbetung, Ehrfurcht und die Aufnahme der göttlichen Gnade in das geistliche 
Leben treten können.



14� DER FELS 1/2026

In einer Beilage der „Frankfurter 
Allgemeinen“ (FAZ) vom 14. 

November 2025 stellte sich die „Ca-
ritas internationalis“ mit einem „ABC 
der humanitären Hilfe vor.“ Auffal-
lend war, dass in diesem „ABC“ we-
der von Gott, noch von Jesus Chris-
tus noch von der Kirche die Rede ist. 
Indessen wird ein Bezug zum Roten 
Kreuz und seinem Gründer „Henri 
Dunant“ hergestellt.

Eine weitere Beobachtung: Es ist 
festzustellen, dass die Caritas sich 
einer weit größeren Wertschätzung 
in der Gesellschaft erfreut als die 

Katholische Kirche als solche. Des-
wegen kann man der Versuchung 
verfallen, allein das Caritative in der 
Kirche zu fördern und sich mit dem 
Glauben und seiner Verkündigung 
verschämt zurückzuziehen. Tatsäch-
lich wird die Katholische Kirche dann 
zur NGO, in der Gott nicht mehr vor-
kommt. Sie ist dann – um einige pro-
fane Beispiele zu bemühen – wie ein 
Chor, in dem nicht mehr gesungen 
wird oder ein Sportverein, in dem 
kein Sport mehr getrieben wird. 

Dieser fehlende Gottbezug, die 
verschämte Zurückhaltung im Blick 

auf das Glaubenszeugnis, ist nicht 
nur im caritativen Bereich, son-
dern auch anderswo im kirchlichen 
Raum festzustellen – etwa wenn 
bei der Pfarrfestvorbereitung das 
Essen, Trinken und die Blasmusik 
im Vordergrund stehen und für den 
Festgottesdienst kaum noch gewor-
ben wird oder es auch in der Vor-
bereitung auf Erstkommunion und 
Firmung keinerlei Verpflichtungen 
mehr zu Gottesdienstbesuchen gibt. 
Um wieder ein profanes Beispiel zu 
bemühen: Wer würde Fußballspieler 
zu einem Turnier aufstellen, wenn 
sie zuvor nie trainiert haben?

Raymund Fobes:

Katholische Caritas

Vom Glauben getragen?

Der heilende Christus: 
Heilung des Gelähmten, unbekannter 
Künstler, aus dem älteren Oratorium 
unter dem Kirchenschiff der Basilika 
San Saba aus dem 12. Jahrhundert, Rom.



DER FELS 1/2026 � 15

Der caritative Dienst der Kirche 
verlangt freilich eine differenzierte 
Sicht der Dinge. Da steht tatsächlich 
die bedingungslose Liebe im Vorder-
grund, die auch dem nichtgläubigen 
Menschen in Not zuteilwerden soll. 
Und die caritative Tätigkeit muss be-
dingungslos sein, sie darf nicht – pri-
mär – missionarisch sein. Das bedeu-
tet andererseits aber nicht, dass das 
Christliche ausgeklammert werden 
soll – in dem Sinne: Wir lassen unse-
ren Glauben, unsere Hoffnung ganz 
draußen, der andere könnte sich ja 
bevormundet fühlen.

Dabei ist die bedingungslose Liebe 
schon an sich ein Zeichen des Glau-
bens, wenn sie in der Beziehung zu 
Gott ihre Quelle hat. Und es stellt sich 
die Frage, warum man nicht darü-
ber sprechen soll, wenn anderen das 
auffällt. Der bekannte Satz von Paul 
Claudel: „Rede nur über den Glauben, 
wenn man dich fragt – aber handle 
so, dass man dich fragt“ scheint mir 
eine hilfreiche Grundlage für die Ca-
ritasarbeit zu sein. Denn viele Worte 
überzeugen meistens nicht wirklich, 
gute Taten im Namen Gottes jedoch 
sehr wohl. Ich vermute sehr stark, 
dass auch hier die Glaubenskrise be-
gründet ist, weil viele Menschen, die 
in kirchlichen Einrichtungen Gutes 
tun, entweder keinen Zugang zum 
Glauben haben oder sich schämen, 
darüber zu sprechen – wobei letzte-
res sogar verständlich ist, angesichts 
des kalten Windes, der Menschen 
entgegenfegt, wenn sie sich zum 
Glauben bekennen. Allerdings auch 
nicht immer. Ich persönlich habe es 
ebenso erlebt, dass andere sich trau-
en, über ihren Glauben zu sprechen, 
ja Zeugnis geben, wenn ich selbst 
meinen Glauben bekenne. Solche Er-
fahrungen stärken mich, machen mir 
deutlich, dass ich nicht allein auf dem 
Glaubensweg bin und es auch ande-
re Menschen gibt, die offen für den 
Glauben sind und Sehnsucht nach 
Gott haben.

Grundsätzlich bin ich davon über-
zeugt, dass die religiös-existentiel-
le Ebene bei der Bewältigung von 
Grenzerfahrungen dazu gehört und 
dass sie gerade auch deshalb im 
Bereich der kirchlichen Diakonie ei-
nen wichtigen Platz hat. So hat es 
der emeritierte Freiburger Caritas-
wissenschaftler Heinrich Pompeÿ 
formuliert, wenn er schreibt: „Jedes 
schwere Leid – eine irreversible 
Behinderung, eine soziale Ausgren-
zung als Migrant, der Verlust eines 

geliebten Menschen, das multi-mor-
bide Altsein etc. – schlägt nicht nur 
äußere Wunden sozialer, physischer 
oder psychischer Art sondern ver-
letzt stets auch innerlich und damit 
seelisch-existentiell, wie jeder Hel-
fer aus seinen Hilfs-, Besuchs- und 
Begleitdiensten von schwer und ir-
reversibel sozial, körperlich oder 
psychisch beschädigten Menschen 
weiß. Solche Menschen können oft 
nicht mehr glauben, dass in ihnen 
und in ihrem Leben noch irgendetwas 
Gutes zu finden ist. Der verbliebene 
Lebensrest ist für sie nur noch jäm-
merlich. Sie fühlen sich »Gottverlas-
sen«, also verlassen von Gott, d.h. von 
allem Guten verlassen und können 
nicht mehr an die Erlösungstat Jesu 
glauben.“ (Pompeÿ, Heinrich: „Plädo-
yer für eine Verstärkung der sozial-
pastoralen Kultur im Lebensraum 
der Menschen“, in: Brantl, Johannes 
(Hrsg.): „Personen gestalten Instituti-
onen - Institutionen prägen Personen: 
Leben im Spannungsfeld individueller 
und sozialer Verantwortung“ Regens-
burg, Verlag Friedrich Pustet, 2021, S. 
55-86, hier S. 68). Heinrich Pompeÿ 
erinnert in diesem Zusammenhang, 
auch in Anlehnung an die Enzyklika 
„Deus Caritas est“ von Papst Bene-
dikt XVI., an das urchristliche Prinzip 
der Stellvertretung, indem der Hel-
fende den Glauben und die Hoffnung 
und schließlich die Liebe für den lebt, 
der selbst so verzweifelt ist. Hier be-
kommt auch das Gebet und das be-
sondere Hineinnehmen des anderen 
in die Eucharistiefeier ihren Sinn. 

Pompeÿ weist in dem Artikel eben-
so darauf hin, dass bei der diakoni-
schen Hilfe die sogenannten geistigen 
Werke der Barmherzigkeit zum Tra-
gen kommen sollten, dies immer auch 
im Zusammenhang mit dem Auftrag, 
dem notleidenden Menschen das 
Herz zu schenken, wie es das latei-
nische Wort für Barmherzigkeit „Mi-
sericordia“ ausdrückt, in dem ja auch 
das Wort „Cor“, also Herz, vorkommt. 
Zu diesen geistigen Werken der 
Barmherzigkeit gehören unter ande-
rem: den anderen an der eigenen Le-
benserfahrung teilhaben lassen, dann 
aber auch Fehler klar und transparent 
benennen, die Wahrheit dabei jedoch 
in Liebe zu sagen, schließlich zu trös-
ten und ebenso zum Verzeihen er-
mutigen. Dann aber gilt es auch, den 
anderen ertragen zu können, selbst 
wenn das schwerfällt. Ebenso weist 
Pompeÿ auf die christliche Tugend-
lehre hin, wobei neben den drei gött-
lichen Tugenden Glaube, Liebe und 
Hoffnung auch die Kardinaltugenden 

Gerechtigkeit, Mut, Maßhalten und 
von Demut getragene Lebensweis-
heit wichtig sind. Dabei geht es um 
das, was für den einzelnen und auch 
für die Gemeinschaft wirklich gut ist, 
entgegen einem heutigen Trend zur 
Selbstverwirklichung. 

Auf diese Weise kann also zum ei-
nen der Glaube in der caritativen Tä-
tigkeit weitergegeben werden genau-
so wie die Tugenden, die dem guten 
Leben dienen, freilich mit viel Geduld 
und Einfühlsamkeit, und doch aus 
einer authentischen Haltung heraus. 
Und diese Authentizität bedeutet, 
dass der, der hilft, auch selbst an die 
Zuwendung Gottes zu uns Menschen 
glaubt und immer mehr in die Bezie-
hung zu diesem Gott hineinwächst. 
So ist echte christliche Caritas mög-
lich. � �

 

Hotel-dieu: Beispiel für eine 
christliche Krankenfürsorge in 
der frühen Neuzeit. Szene aus 
dem Hotel de Dieu in Paris um 
1500: Der Priester rechts spendet 
die Sterbesakramente, während 
eine Nonne den Patienten links 
versorgt. Patienten schliefen 
oft zu zweit, zu dritt oder sogar 
zu viert in einem Bett, was das 
Risiko von Ansteckungen erheblich 
erhöhte. Man beachte die Nonnen 
am Fußende des Bettes, die das 
Leichentuch eines Patienten 
nähen, der vermutlich kurz zuvor 
mit den Patienten darüber im 
selben Bett geschlafen hat. 



16� DER FELS 1/2026

Wasser. So lautet der Titel eines Gedichtes, das nach einer Anzahl von 
regnerischen Tagen in einer westdeutschen Tageszeitung erschien. Der 
Inhalt ist hochkarätig religiös. Man staunt. Der Ressort-Leiter, gefragt 
nach dem Grund der Auswahl, antwortet trocken: Nur wegen des Dauer-
regens. Dafür habe ich mir den Text beiseitegelegt.

Verfasst hat ihn der atheistische englische Dichter Philip Larkin (1922-
1985), Universitätsbibliothekar. Wenn er einmal selber einen Glauben, 
eine Religion, eine Kirche gründen dürfte, – Phantasiespiel –, dann „wür-
de ich Wasser mir wählen“. Einen Glauben würde er bauen, in dem Was-
ser eine große Rolle spielt. Eine größere als heute in der Kirche. Eher 
tröpfchenweise kommt das Wasser in unserer Liturgie vor. Eine kleine 
Handvoll reicht zur Taufe. Das Weihwasserbecken kehrt „nach Corona“ 
vorsichtig zurück. Ein wenig Wasser schüttet der Priester bei der Gaben-
bereitung in den Wein. Und wäscht seine Hände mit ein paar Wassertrop-
fen.

Dass in den Jahren der Berührungsangst, der Leerung der Weihwasser-
becken, der alte hochsinnliche Bußritus der Besprengung der Gläubigen 
mit viel frischem Wasser kein Revival erlebte, muss zu den verpassten 
Chancen gerechnet werden. Als Kinder freuten wir uns immer über einen 
nassen Schwung aus dem Aspergill. Einmal zog sogar eine Messdienerin 
nach dem „Weihwasser“-Hinweis des Pfarrers versehentlich selber durch 
den Mittelflur, besprengte das Volk und brachte es zum Schmunzeln.

Larkins Gedicht geht weiter. „Kirchgang wäre Waten hin zu trockener, 
anderer Kleidung.“ Dürfte er den Glauben neu konstruieren, dann wäre 
jeder Kirchgang ein Waten durch Wasser. Nicht nur einmal die Taufe, das 
Untertauchen im Jordan oder zu vielen Zeiten der Kirchengeschichte in 
anderen Gewässern, wo sich die Täuflinge nasse Füße, nasse Kleidung 
holten. Nein, bei jedem Kirchbesuch gäbe es dieses Waten. Ob Larkin an 
eine Art Wasserpassage am Kircheingang denkt? Bei manchen alten Kir-
chen ist das Baptisterium, die Taufkapelle, vor den Eingang gesetzt oder 
in den Eingang integriert für die einmalige christliche Taufe. Larkin fährt 
deutungsbedürftig fort: „zu trockener, anderer Kleidung“. Wie soll man 
das verstehen? Nur übertragen, geistig, so wie die Christen den Christus 
anziehen sollen?

Weiter in der von Larkin konstruierten Liturgie kommen „Bilder von 
Durchnässung“ vor und ein „wilder, frommer Wasserguss“. Schließlich 
erhebt der fiktive Glaubensbegründer im Osten, dort wo der Priester den 
Messkelch hochhält, „ein Glas voll Wasser, in dem jedes gebrochene 
Licht sich sammelte, immerfort“.

Der nicht gläubige Poet will dem Wasser im Vergleich zur bestehen-
den Liturgie einen deutlich höheren Rang einräumen. Nach der Stiftung 

Alfons Zimmer:

„… würde ich Wasser 
mir wählen“



DER FELS 1/2026� 17

des Herrn werden unsere Priester weiter im Osten nicht das Wasserglas, 
sondern das Brot erheben und den Kelch mit dem Blut des Herrn. Aber 
der Höherschätzung des Wassers ist zuzustimmen, der „Durchnässung“ 
der Liturgie. Ganz nass werden Täufer und Täufling im Taufbecken von 
Wattenscheid und in anderen wirklichen Taufbrunnen. Mehr Wasser ist 
eine richtige Devise.

Die älteste Christenheit und Paulus nehmen die Johannestaufe zum 
Vorbild, setzen den Ritus des Untertauchens voraus. In ihrer Deutung 
übertreffen sie Larkins „Waten“ und „Wasserguss“. Wasser ist nicht nur 
erfrischend und belebend. Es ist auch – siehe Ahrflut – todbringend und 
gefährlich wie das ägyptische „Meer“ (1 Kor 10,1 und daran anknüpfen-
de Taufpredigten der Kirchenväter). Auf Christi Tod sind wir getauft, so 
Paulus. Es stirbt in der Taufe der alte Mensch (Röm 6). Petrus stimmt in 
seinem Brief zu. Acht werden bei der vernichtenden Sintflut zu Noahs 
Zeiten gerettet. Er bezieht das auf die Taufe als Rettung „durch das Was-
ser“ (1 Petr 3,20). Dass dieses Sterben und diese Rettung in Art und Ritus 
unseres Taufens kaum zum Ausdruck kommen, müssen wir zugeben. 

Nach der liturgischen Ord-
nung der Kirche ist bei der 
Taufe als erste Möglichkeit 
vorgesehen das dreimali-
ge Untertauchen. Wo dies 
nicht geschieht, soll das 
Wasser nicht nur am Kopf 
des Täuflings entlang ge-
gossen werden. Taufe ge-
schieht durch dreimaliges 
„Übergießen“. So wird zu-
mindest angedeutet, dass 
es um Sterben und Aufer-
stehung geht.

Gedanken eines Agnostikers zum 
Hochfest der Taufe des Herrn

Pastor Thönnes tauft junge Frau durch 
Untertauchen in St. Maria Magdalena, Wattenscheid



18� DER FELS 1/2026

be der Kirche, dass mit Birgitta das 
Leben über den Tod gesiegt hat. Für 
die Katholiken wurde das Leben in 
der DDR zusehends unerträglicher. 
Schließlich beschloss die Familie 

die DDR zu verlassen. und gelangte 
nach Linz am Rhein, wo sie wieder 
einen Freundeskreis initiierte.

Wo Joly Irrgang als Lehrerin und 
Organistin arbeitete, blieb sie im Ge-
dächtnis besonders der Menschen, 
die sie mit ihren Talenten gewinnen 
konnte. Sie half, wo sie helfen konn-
te.

„Vor allem ließ Joly das Leben der 
Mitmenschen nicht gleichgültig. Sie 
war sehr apostolisch. Sie ließ nie eine 
Gelegenheit ungenutzt, andere Men-
schen im Glauben zu stärken.“ (An-
kommen S. 345) � ¢

(Quelle:Ankommen, 
� Dr. T. Irrgang)

die Familie bangten um den Mann, 
als viele Deutsche das Schicksal der 
Geiselnahme erleiden mussten. Der 
Glaube gab ihr Mut und Kraft, die 
Hoffnung nicht zu verlieren. Die 
Deutschen wurden von Par-
tisanen im Widerstand gegen 
die Nazis bedroht und wur-
den 1944 von Partisanen im 
Gefolge der Kommunisten 
erneut verfolgt. Jetzt wurden 
die Deutschen vertrieben. 
Hab und Gut musste die Fa-
milie zurücklassen.

In Loitz nahe der Ostsee, 
ließ sich die Familie dann nie-
der. Sie nahmen das Schick-
sal der Vertreibung an und 
suchten und fanden in Loitz 
die Möglichkeit, in Beschei-
denheit im Lehrberuf wei-
terzuarbeiten und treu ihren 
Glauben zu leben. Allerdings traf die 
Familie ein schweres Verbrechen. 
Die Tochter Birgitta wurde 1954 von 
einem Mörder umgebracht. Sie hatte 
sich auf die Firmung vorbereitet und 
sich Maria Goretti als Patronin und 
Schutz der Reinheit gewählt. In Loitz 
gilt sie als Maria Goretti von Loitz. 
Birgitta wurde in die Reihe der Mär-
tyrer für die Reinheit aufgenommen. 
Der gewaltsame Tod an dem frohen 
und frommen Kind verlangte von 
der Mutter, dem Vater und den Ge-
schwistern ein sehr schmerzhaftes 
Opfer. Dass Birgitta von der katho-
lischen Kirche unter die Märtyrer für 
die Reinheit aufgenommen wurde, 
darf ein starker Trost für die Mutter 
und die Familie sein. Es ist der Glau-

Gerhard Stumpf:

Reformer und
Wegbereiter
in der 
Kirche: 

Joly (Jolanthe) Irrgang

Das Engagement für Reform und 
Wegbereitung beginnt in Familie, 
Freundeskreis und am Arbeits-
platz

Joly Irrgang wurde am 11. Juni 
1907 in Alt-Tekau in einer Notars-
familie geboren. Sie war noch keine 
fünf Jahre alt, als ihr Vater starb. Die 
Mutter zog mit ihren sechs Kindern, 
darunter Joly das jüngste Kind, in 
die Heimat nach Krickerhau. Ihre 
schulische Bildung erhielt Joly in 
der slowakischen Bürgerschule und 
konnte dann mit 18 Jahren die Leh-
rerbildungsanstalt der Ursulinen in 
Pressburg besuchen und Aus- und 
Weiterbildung in der Nähe von Ni-
tra fortsetzen. Dort lernte sie Wil-
helm Irrgang kennen. Zusammen 
mit ihrem Mann musste sie sich in 
einer Zeit der Wirrnisse und Gewalt 
zurechtfinden und die Lasten, die 
sie tragen musste, bewältigen. Als 
Lehrerin mit der Liebe zur Musik 
und mit einer herzlichen Zuneigung 
zu den ihr anvertrauten Kindern 
knüpfte sie an einem großen Netz 
der Freundschaft, vermittelte und 
entfaltete den katholischen Glau-
ben, wo immer sie lebte, in Ver-
bindung mit dem Brauchtum. Sie 
schätzte den katholischen Glauben. 
1936 nahmen Joly und ihr Mann 
am eucharistischen Weltkongress 
in Budapest teil. Joly half, die Not, 
wo immer sie ihr begegnete, mit 
Güte lindern. Als ihr Mann 1944 
von Partisanen in Geiselhaft genom-
men wurde und sie einige Wochen 
lang keine Lebenszeichen erhielt, 
vertiefte sie sich ins Gebet. Sie und 



DER FELS 1/2026 � 19

Myanmar – 13. Februar 2025. In einem Dorf in der 
Erzdiözese Mandalay im Zentrum von Myanmar stirbt 
Pfarrer Donald Martin Ye Naing Win durch Messersti-
che. Er wurde nur 44 Jahre alt. Kämpfer im seit 2021 
anhaltenden Bürgerkrieg waren ins Pfarrhaus einge-
drungen. Sie forderten den Priester auf: „Knie nieder 
vor uns!“ Pfarrer Donald lehnte dies ab und erklärte: 
„Ich knie nur vor Gott nieder.“ Der Priester sei „wie ein 
Lamm auf der Schlachtbank“ hingerichtet worden, be-
richten Augenzeugen.

Pakistan – 22. März 2025. In Sheikhupura in der Pro-
vinz Punjab im Osten von Pakistan wird der 22-jährige 
Christ Waqas Masih von seinem Vorgesetzten ange-
griffen und verletzt. Masih, der in einer Papierfabrik 
arbeitete, soll sich geweigert haben, zum Islam zu kon-
vertieren. Sein Chef beschuldigte ihn der Blasphemie 
und schlug ihn. 

Zwei Beispiele aus jüngster Zeit, die zeigen: Religiöse 
Verfolgung ist eine bittere Realität für unzählige Men-
schen. Für Christen in besonders gehäuftem Maße, 
aber auch für Angehörige anderer Religionen. Religi-
onsfreiheit ist für diese Menschen kein Konzept, son-
dern eine Frage über Leben und Tod.

60 Jahre Erklärung über die Religionsfreiheit

Vor 60 Jahren, am 7. Dezember 1965, verabschie-
deten die Väter des II. Vatikanischen Konzils die Erklä-
rung zur Religionsfreiheit, „Dignitatis Humanae“ (DH). 
Ein Kernsatz der Erklärung: „Das Vatikanische Konzil 
erklärt, dass die menschliche Person das Recht auf 
religiöse Freiheit hat. Diese Freiheit besteht darin, (…) 
dass in religiösen Dingen niemand gezwungen wird, 
gegen sein Gewissen zu handeln, nicht daran gehin-
dert wird, privat oder öffentlich (…) nach seinem Ge-
wissen zu handeln“ (DH 2). 

Das beantwortet auch die immer wieder gestellte Fra-
ge, weshalb sich das päpstliche Hilfswerk „Kirche in 
Not“ (ACN) neben der Hilfe für verfolgte Christen auch 
für das Menschenrecht auf Religionsfreiheit einsetzt. 
Das Hilfswerk hat kürzlich die Neuauflage des Berichts 
„Religionsfreiheit weltweit“ vorgestellt, der seit 25 Jah-
ren erscheint. 196 Länder, alle Religionen nimmt er in 
den Blick. 

Papst Leo XIV. hat bei einer Audienz für Mitarbeiter 
von „Kirche in Not“ am 10. Oktober 2025 diesen Ein-
satz ausdrücklich gewürdigt: „Die Verteidigung der 
Religionsfreiheit darf daher nicht abstrakt bleiben; sie 
muss im Alltag von Einzelpersonen und Gemeinschaf-
ten gelebt, geschützt und gefördert werden. Aus die-
ser Überzeugung heraus entstand Ihre Organisation. 
(…) Dieser Bericht leistet mehr als nur Information; er 
legt Zeugnis ab, gibt den Stimmlosen eine Stimme und 
enthüllt das verborgene Leid vieler.“

13 unabhängige Journalisten und Menschenrechtsex-
perten haben am Bericht „Religionsfreiheit weltweit“ 
2025 mitgearbeitet. Ihr Fazit: „Heute ist das grundle-
gende Menschenrecht auf Religionsfreiheit nicht mehr 
nur gefährdet. Es wird inzwischen großen Teilen der 
Menschheit vorenthalten.“

Eine Frage über 
Leben und Tod

„Kirche in Not“ hat neuen Bericht 
zur Religionsfreiheit veröffentlicht

Religionsfreiheit weltweit 2025



20� DER FELS 1/2026

„Religionsfreiheit weltweit“ – 
darum geht es im Bericht

Das sind die zehn wichtigsten Erkenntnisse des 
neuen Berichts von „Kirche in Not“:

1. Rund zwei Drittel der Weltbevölkerung, das sind 
mehr als fünf Milliarden Menschen, leben in Ländern, 
in denen schwerwiegende Verletzungen der Religions-
freiheit stattfinden. Wieviele Gläubige tatsächlich und 
aktiv verfolgt werden, ist jedoch nicht seriös zu ermit-
teln.

2. Der Bericht stuft alle untersuchten Staaten in die Ka-
tegorien „Verfolgung“ (rot), Diskriminierung (gelb), „un-
ter Beobachtung“ oder „nicht klassifiziert“ (Menschen-
rechtsstandards eingehalten) ein. In die rote Kategorie 
fallen 24 Länder, darunter Nordkorea, China, Indien 
oder Nigeria. Dort werden Gläubige blutig verfolgt. In 
drei Viertel dieser Staaten hat sich die Situation im 
Vergleich zum vorhergehenden Bericht im Jahr 2023 
verschlechtert.

3. In 38 Staaten erleben Gläubige religiöse Diskrimi-
nierung, zum Beispiel in Ägypten, Äthiopien, Mexiko, 
Türkei und Vietnam. Sie sind Bürger zweiter Klasse, 
werden am Arbeitsplatz oder im Alltag diskriminiert, 
können ihren Glauben nicht ungehindert leben.

4. „Unter Beobachtung“ stehen 24 Staaten – Belarus, 
Ghana, Libanon, Mauritius, Südsudan und andere. Into-
leranz, Extremismus und staatliche Einmischungen in 
das religiöse Leben nehmen dort immer mehr zu.

5. Hauptursache religiöser Verfolgung und Diskrimi-
nierung, das mag manche Beobachter überraschen, 
sind aktuell autoritäre Regime. In China, Eritrea, Ni-
caragua und weiteren Staaten werden Gläubige über-
wacht, durch restriktive Gesetze unterdrückt oder sind 
bei Verstößen mit Gefängnis oder dem Tod bedroht.

6. Der Bericht benennt als weitere Ursachen für Verlet-
zungen der Religionsfreiheit 

•	 die eskalierende dschihadistische Gewalt, be-
sonders in der afrikanischen Sahelzone,

•	 einen religiösen Nationalismus wie in Indien, 
im Heiligen Land, Myanmar oder Sri Lanka, der 
Anhänger religiösen Minderheiten brandmarkt 
und ausgrenzt,

•	 sowie – diese Kategorie taucht zum ersten Mal 
im Bericht auf – die organisierte Kriminalität in 
zahlreichen afrikanischen und lateinamerika-
nischen Ländern, die neben ihrem kriminellen 
„Kerngeschäft“ auch religiöse Einrichtungen 
oder kirchliche Mitarbeiter ins Visier nimmt.

7. Besorgt ist der Bericht über die Zunahme antisemi-
tischer, aber auch antimuslimischer Straftaten überall 
auf der Welt. Die stehen oft in Zusammenhang mit 
dem Krieg im Heiligen Land. Es kam zu Angriffen auf 
Synagogen und Moscheen. Schauplatz zahlreicher Be-
drohungen ist auch das Internet.

8. Künstliche Intelligenz (KI) und andere digitale Instru-
mente werden immer mehr genutzt, um Glaubensge-
meinschaften zu überwachen. China, Nordkorea oder 

Übersichtskarte aus dem Bericht: Es sind die Länder markiert, 
in denen Verfolgung und Diskriminierung herrschen.



DER FELS 1/2026 � 21

Gebet um Sicherheit vor Verfolgung. 
Hier eine Frau aus Äthiopien

Der schwerverletzte Christ Waqas 
Masih aus Pakistan nach dem Übergriff.

Pakistan nutzen KI, um Gläubige zu überwachen, zen-
sieren und einzuschüchtern. Tendenz steigend.

9. Religiöse Verfolgung ist ein zunehmender Grund 
für Flucht und Vertreibung. Besonders vulnerabel sind 
Frauen und Mädchen aus religiösen Minderheiten. 
Jährlich kommt es zu Hunderten von Fällen, in denen 
Frauen entführt, misshandelt, missbraucht, zur Konver-
sion und Heirat gezwungen werden. Gesühnt werden 
solche Verbrechen oft nicht, die Dunkelziffer ist hoch.

10. Und die westlichen Staaten? Hier kommt es ver-
mehrt zu christenfeindlichen Vorfällen. Frankreich 
verzeichnete 2023 etwa 1000 Delikte gegen kirchliche 
Einrichtungen, Priester, Ordensleute und Gläubige. In 
Griechenland wurden mehr als 600 Fälle von Kirchen-
vandalismus gezählt. In Deutschland werden christen-
feindliche Übergriffe in der Kriminalitätsstatistik leider 
(noch) nicht gesondert ausgewiesen. Auch religiö-
se Gewissensentscheidungen, wie zum Beispiel das 
Recht auf Wehrdienstverweigerung oder die Ableh-
nung, an Sterbehilfe oder Abtreibungen mitzuwirken, 
sind zunehmend bedroht.

Wir sind nicht ohnmächtig!

Was tun mit diesem ernüchternden Befund? Die 
Offenlegung von Missständen ist der erste Schritt zur 
Veränderung. „Religionsfreiheit weltweit“ ist ein objek-
tives Zeugnis – und ein Aufruf zum Handeln. „Kirche in 
Not“ und andere Akteure unterstützen Seelsorge und 
Nothilfe für verfolgte Christen. Gebet, gesellschaft-
liche Aufmerksamkeit, Bildung und Dialoginitiativen 
sind kleine, aber keine ohnmächtigen Instrumente. Sie 
bringen mehr als große Parolen oder Versuche, Opfer 
religiöser Verfolgung gegeneinander auszuspielen. 

Der eingangs erwähnte Pfarrer Donald Martin Ye Naing-
Win aus Mynamar ist tot, der pakistanische Katholik 
Waqas Masih hat schwer verletzt überlebt. Wir schul-
den es den Opfern wie den Überlebenden religiöser Ge-
walt, ihrer zu gedenken und die Religionsfreiheit nicht 
zum Menschenrecht zweite Klasse werden zu lassen.

Weitere Informationen und Zusammenfassung des 
Berichts zum Herunterladen: www.religionsfreiheit-
weltweit.de� �

Ordensfrau mit Kindern einer katholischen 
Schule in einer zerstörten Kirche in Tansania.

Viele Christen tragen schwer am Kreuz der 
Verfolgung. Junge Christen im Libanon.



22� DER FELS 1/2026

Nun steht es fest: Die Leitung der Deutschen 
Franziskanerprovinz hat entschieden, we-

gen Überalterung und Nachwuchsmangels der hiesigen 
Franziskanergemeinschaft, die geistliche Betreuung des 
Marienwallfahrtsortes Marienthal nach über 153 Jahren 
an die Diözese Limburg zurückzugeben.

Diese zunächst sachlich anmutende Nachricht macht 
all diejenigen betroffen, die bei diesen Brüdern etwas ge-
funden haben, das unendlich wertvoll und unbezahlbar 
ist:  Anteilnahme, Gastfreundschaft auch in Krisenzeiten, 
geistliche Begleitung sowie liebevolle und begeisterte 
Mission. Der Besucher wird hineingenommen in die auf-
richtige und mitreißende Frömmigkeit der Brüder, wel-
che sich aus ihren täglichen Gebetszeiten und der heili-
gen Messe speist.

Gäste werden empfangen wie liebe Familienmitglie-
der, man isst, trinkt und betet gemeinsam. Wer an der 
heiligen Messe teilnimmt, wird auch von den Brüdern 
in ihrem Refektorium zu Tische gebeten. Menschen, die 

sich am Rande der Gesellschaft befinden, wer-
den aufgenommen und so lange beherbergt, 
wie es nötig ist. Egal welcher Nationalität 
oder Konfession sie angehören. Obgleich 
die Brüder selbst größtenteils von Spen-
den leben, zahlt ein jeder nur das, was 
ihm möglich ist. Mitarbeit bei den täg-
lichen Aufgaben in Haus und Garten ist 
immer erwünscht.

Die Entstehungsgeschichte 
von Marienthal

Dieser Ort hütet seit über 700 Jahren 
eine kleine, aus Holz gefertigte Statue: 
eine Pieta. Die Mutter Gottes birgt ihren 
toten Sohn auf ihrem Schoß und Chro-
niken berichten, dass zu Beginn des 14. 
Jahrhunderts dieses Motiv an einem Baum 
im Tal zu finden war. Ein Jäger, der in Folge 
eines Unfalls fast erblindet war, betete davor 
und konnte wieder sehen. Als Dank für dieses 
Wunder und wegen des nun einsetzenden Pilger-
stromes, wurde an diesem Ort im Jahr 1313 eine 
Kapelle errichtet und bereits im Jahr 1330 eine Kirche 
eingeweiht. Dies wurde nötig, da die Zahl der Pilger ste-
tig weiter anwuchs. Anfangs trugen Weltpriester Sorge 
für den Pilgerort, später, ab Mitte des 15. Jahrhunderts, 
wurden wiederum Ordensleute zur Betreuung des Gna-
denortes berufen. Diese richteten im Jahre 1468 die 
„Marienthaler Presse“ im Kloster ein, eine der ersten 
Klosterdruckereien überhaupt, wenige Jahre nach Er-
findung der Buchdruckerkunst durch den Mainzer Jo-
hannes Gutenberg.  Ab 1550 etwa lebten dort Augus-
tinerchorherren und Jesuiten im Wechsel. Als um 1626 
im Rheingau die Pest umging, wurde die Region unter 
den Schutz der Gottesmutter von Marienthal gestellt, 
woraufhin sich die Seuche dem Ende zuneigte. Ende 
des 18. Jahrhunderts, 1773, mit der Aufhebung des 
Jesuitenordens, die im Jahr 1814 durch Papst Pius VII. 
rückgängig gemacht wurde, verwaiste das Kloster Ma-
rienthal zunächst spirituell und architektonisch und die 
Kirche sollte dem Abriss preisgegeben werden. Doch 
nach dem Tod eines Arbeiters beim Abbruch wurde das 
Vorhaben aufgegeben und die Kirche blieb als Ruine 
erhalten. Die Pilger beteten dessen ungeachtet weiter 
an der Ruine zur Mutter Gottes.  Mitte des 19. Jahrhun-
derts wurde die Kirche wieder errichtet und am 8.Sep-
tember 1858, am Fest Mariä Geburt, erneut geweiht. 

Sylvia Sobel:

Der Wind des Wandels 
im Rheingauer Marienthal



DER FELS 1/2026 � 23

Im Verlauf dieses Fest-
aktes wurde das Marientha-

ler Gnadenbild, das im Verlauf der Wirren um den Kir-
chenneubau im nahegelegenen Geisenheim Zuflucht 
fand, feierlich zurückgebracht. Seit 1873 sind nun Fran-
ziskanerbrüder die fürsorglichen Hüter des Pieta-Gna-
denbildes. Damit geht seit Jahr und Tag die Wallfahrts 
- und Alltagsseelsorge einher, welche die Marienthaler 
Franziskaner täglich vor Ort und in der näheren Umge-
bung ausüben. Außerdem halten die Patres Messen im 
benachbarten Benediktinerinnenkloster Eibingen und 
in Ortsgemeinden.

Im September des kommenden Jahres 2026 werden 
nun die betagten Brüder diesen gesegneten und gut be-
suchten Wirkungsort verlassen und sich erneut ganz und 
gar der Gnade Gottes anvertrauen.

Wer ihnen nachfolgt und wohin sie gesandt werden, 
dies steht noch in den Sternen. Weihbischof Thomas Löhr 
aus dem Bistum Limburg, zuständig für die Orden und 
geistliche Gemeinschaften des Bistums, schrieb dazu fol-

gendes: „Mit großem Respekt und tiefer Dankbarkeit bli-
cken wir auf das segensreiche Wirken der Franziskaner in 

Marienthal.“ Weiter hält er fest: „Marienthal ist ein spi-
ritueller Schatz unseres Bistums Limburg und die Ver-
antwortlichen im Bistum setzen alles daran, dass die-
se Ausstrahlung auch in Zukunft erhalten bleibt und 
Marienthal mit dem Gnadenbild der schmerzhaften 
Gottesmutter ein lebendiger Ort des Gebets, der 
Wallfahrt und der geistlichen Orientierung bleibt.“

Es bleibt dem Pilger noch ein wenig Zeit, das 
segensreiche Wirken der Brüder vor Ort in Ma-
rienthal im Rheingau zu erleben. Sei es bei den 
monatlich stattfindenden Medjugorje-Abenden, 
als Wallfahrer oder einfach für stille Tage unter 

dem Dach dieser außergewöhnlichen Brüder, die 
trotz ihres Alters und mancher Gebrechen täglich 

die Liebe und Barmherzigkeit Christi predigen und 
leben. Sie sind Leuchttürme des Glaubens in einer Ge-

sellschaft, die Gott und seine Gebote verdrängen will 
und somit sind sie Boten Gottes in dieser Zeit. � �



24� DER FELS 1/2026

Prälat Professor Dr. Helmut Moll:

Die christlichen deutschsprachigen 
Glaubenszeugen 
des 21. Jahrhunderts

schaft mit ihm.“ (Zur Seligsprechung 
der Lübecker Märtyrer, Hamburg o.J., 
72).

In seiner Verkündigungsbulle 
Spes non confundit vom 9. Mai 2024 
betonte Papst Franziskus: „Das 
glaubwürdigste Zeugnis für diese 
Hoffnung geben uns die Märtyrer, 
die in ihrem festen Glauben an den 
auferstandenen Christus in der Lage 
waren, sogar auf ihr irdisches Leben 
zu verzichten, um ihren Herrn nicht 
zu verraten. […] Daher ist es mein 
sehnlicher Wunsch, dass es in diesem 
Heiligen Jahr auch eine ökumenische 
Feier geben wird, sodass der Reich-
tum des Zeugnisses dieser Märtyrer 
deutlich wird.“ (Nr. 20)

In der Schrift „Christliche deutsch-
sprachige Märtyrer (2000-2024). 
Zum Heiligen Jahr 2025“ (Augsburg 
2025) greift der gegenwärtige Präfekt 
des Dikasteriums für die Förderung 
der Einheit der Christen, der Schwei-

zer Kardinal Kurt Koch (* 1950), die 
Thematik der Ökumene der Märtyrer 
auf: „Die Ökumene der Märtyrer ist 
für Papst Johannes Paul II. der »be-
deutendste Beweis dafür, dass in der 
Ganzhingabe seiner selbst an die Sa-
che des Evangeliums jedes Element 
der Spaltung bewältigt und überwun-
den werden kann«. Die Ökumene der 
Märtyrer ist für ihn deshalb die über-
zeugendste Gestalt der Ökumene 
überhaupt, denn sie spricht mit lau-
terer und klarerer Stimme als Verur-
sacher der Spaltungen. Die Märtyrer 
der Christenheit werden uns deshalb 
gewiss auf dem ökumenischen Weg 
zur Einheit hilfreich begleiten.“

Kardinal Koch ist „Prälat Helmut 
Moll dankbar, dass er uns in Erin-
nerung ruft, dass die Märtyrer nicht 
eine Randerscheinung sind, sondern 
in die Mitte der Kirche gehören, dass 
das Martyrium ein Wesensmerk-
mal des Glaubens an Jesus Christus 
ist und dass das Martyrium heute 

Der frühere Präfekt des Dikas-
teriums für die Förderung 
der Einheit der Christen, 

Walter Kardinal Kasper (* 1933), er-
klärte bei der Seligsprechung der drei 
Lübecker Märtyrer im Jahre 2011: 
„Die Ökumene der Märtyrer hat ihre 
Wurzeln letztlich im Neuen Testa-
ment selbst. Das Wort und die damit 
gemeinte Sache des Martyriums ist 
schon den späten Büchern des Alten 
Testamentes, dem vorneutestamentli-
chen Frühjudentum und vollends dem 
Neuen Testament wohl vertraut. Das 
aus dem Griechischen entlehnte Wort 
Märtyrer heißt ursprünglich Zeuge 
(martys). Der Märtyrer ist einer, der 
nicht nur mit Worten, sondern mit 
seinem ganzen Leben bis zur Hin-
gabe des Lebens um Christi und des 
Evangeliums willen Zeugnis gibt. Im 
Neuen Testament wird Jesus Christus 
als der treue Erzmärtyrer bezeichnet 
(Offb 1,5). Das christliche Martyrium 
ist deshalb die intensivste Form der 
Nachfolge Christi und der Gemein-

Luis Lintner Anton Probst Christ Tilmann Geske



DER FELS 1/2026 � 25

ökumenisch ist. Sein Buch ist eine 
Einladung an uns, den Märtyrern in 
Geschichte und Gegenwart für ihre 
Treue im Glauben und ihre Liebe zu 
Jesus Christus aufrichtig zu danken, 
die Christen, die in der heutigen Welt 
wegen ihres Glaubens verfolgt, miss-
handelt und getötet werden, in unser 
Gebet zu schließen, und die Märty-
rer zu bitten, dass sie uns vom Him-
mel her begleiten, damit auch unsere 
Glaubenstreue stark bleibt und wir 
stets den Mut haben, unseren Glau-
ben mit dem Leben in ökumenischer 
Gemeinschaft zu bezeugen.“

In seiner „Einführung“ berichtet 
Prälat Moll, der Herausgeber des 
Deutschen Martyrologiums des 20. 
Jahrhunderts: „Für den deutschspra-
chigen Raum konnten auf dieser 
Grundlage fünfzehn Personen aus-
gemacht werden, die allein oder in 
Gemeinschaft mit anderen in Asien, 
Afrika, Lateinamerika und in Europa 
durch ihre Hingabe des Lebens den 
christlichen Glauben bezeugt und die 
»Ökumene des Blutes« (Papst Fran-
ziskus) haben aufleuchten lassen. 
Diese werden in diesem Heft in Wort 
und Bild in chronologischer Reihen-
folge ihres Todes vorgestellt.“ 

Die neuen Märtyrer 
von 2000 bis 2024

Der am 25. Mai 1940 in Südtirol 
auf einem Bauernhof geborene Luis 
Lintner, Priester des Bistums Bozen-
Brixen, ging als Fidei-donum-Priester 

im Jahr 1980 nach Brasilien. Die pas-
torale Arbeit in einer Landpfarrei in 
der Diözese Barreiras an der Ostküste 
des Landes ließ ihn schnell die Trag-
weite der Konflikte um den Landbe-
sitz erkennen. Sein Kampf gegen die 
Willkür der Großgrundbesitzer führ-
te bis zu Todesandrohungen. Lintner 
ließ sich aber in seinem Kampf für die 
Rechte der Armen nicht einschüch-
tern. Als Pfarrer initiierte er zahllose 
Hilfsprojekte besonders für Kinder 
und Frauen. Stets verstand er es auch 
bei Besuchen in seiner Tiroler Heimat, 
die Menschen dort für die Ungerech-
tigkeiten in der sogenannten „Dritten 
Welt“ zu sensibilisieren und um Hil-
fen für seine Arbeit zu bitten. Am 16. 
Mai 2002 wurde Lintner kaltblütig in 
seiner Pfarrei in Cajazeiras erschos-
sen. Seine letzte Ruhestätte fand er 
auf dem Friedhof seines Heimatortes 
Aldein (Südtirol). Im Mai 2017 be-
suchte eine Gruppe von Jugendlichen 
aus den Elendsvierteln von Salvador 
de Bahia die Heimat und das Grab 
Luis Lintners.

Für Anton Probst, geboren am 
20. März 1935 in Meßhofen (Land-
kreis Neu-Ulm), stand es seit seiner 
Jugend fest, sein Leben der Mission 
zu widmen. Er trat bei den Claretiner 
in Weißenborn (Schwaben) ein. Im 
Jahr 1968 erfolgte seine Aussendung 
in die heutige Demokratische Repub-
lik Kongo. Auf der Station kümmerte 
er sich um alle technischen Diens-
te, um Mechanik, Schreinerei und 
Klempnerei. Mbuta, übersetzt: „Gro-
ßer Bruder“, wurde zu seinem Beina-

men. Seit 1991 wirkte Anton Probst in 
Akono (Kamerun). Am Abend des 24. 
Dezember 2003 wurde er in seinem 
Zimmer von Einbrechern überrascht. 
Sie vermuteten bei ihm als europäi-
schem Missionar hohe Geldsummen. 
Sie erpressten, misshandelten und 
töteten ihn schließlich. Die Missions-
Nachrichtenagentur Fides des Dikas-
teriums für die Evangelisierung der 
Völker nahm ihn in die Reihe der 
Märtyrer auf. Seine Heimat ehrte ihn 
zehn Jahre nach seinem Tod mit einer 
Gedenktafel auf dem Friedhof.

Schon immer hegte der evange-
lisch-freikirchliche Christ Tilmann 
Geske, geboren am 18. Juli 1961 in 
Mindelheim (Schwaben) und auf-
gewachsen in Celle, den Wunsch, 
seinen Glauben in der Mission wei-
terzugeben. Mit seiner Frau Susanne 
und ihren Kindern zogen sie in die 
Türkei, wohl wissend, dass sie sich 
im Bekenntnis zu Christus der Ge-
fahr der Verfolgung aussetzten. In ei-
nem Verlag und mit Übersetzungsar-
beiten verdiente Tilmann Geske den 
Lebensunterhalt für seine Familie. 
Seit dem Jahr 2003 lebten sie in der 
südosttürkischen Stadt Malatya. Hier 
gründeten sie mit anderen Missiona-
ren eine kleine christliche Gemeinde. 
Am 18. April 2007 wurde Tilmann 
Geske mit zwei christlichen Freun-
den von radikalislamischen Tätern 
im Verlagsbüro überfallen und er-
mordet. Seine Frau Susanne Geseke 
verschrieb sich ganz der Vergebung 
und Versöhnung. Sie blieb in der Tür-
kei, in Malatya. Im Jahr 2008 veröf-

Otto Messmer Ernst Plöchl Familie Hentschel



26� DER FELS 1/2026

fentlichte sie ein Buch mit dem Titel: 
„Ich will keine Rache. Das Drama 
von Malatya“.

Der deutschstämmige spätere Je-
suit, Otto Messmer, wurde am 14. 
Juli 1961 im kasachischen Karagan-
da geboren. Nach Abschluss seiner 
philosophischen und theologischen 
Studien wurde er im Jahre 1988 in 
Riga durch Julijans Kardinal Vai-
vods (1895-1990) zum Priester ge-
weiht. Nach Stationen pastoraler 
Arbeit in Astana (Kasachstan) und 
Novosibirsk (Russland) arbeitete er 
ab dem Jahr 2002 in der russischen 
Hauptstadt Moskau. Am 28. Oktober 
2008 wurde Pater Messmer in seiner 
Wohnung erschlagen. Zwei Tage zu-
vor war auch ein ecuadorianischer 
Mitbruder Opfer eines Überfalls ge-
worden. Den Ermittlungen zufolge 
verübte ein mehrfach vorbestrafter 
Krimineller die Tat, der sich zuvor 
das Vertrauen der Geistlichen er-
schlichen hatte. Seine Motive oder 
Hintermänner blieben im Dunkeln. 
Die missionarische Agentur Fides 
des Dikasteriums für den Evangeli-
sierung hat beide Jesuitenpatres in 
ihren Jahresbericht aufgenommen.

Am 2. Januar 1931 wurde Ernst 
Plöchl in Neumarkt im Bezirk Frei-
stadt im Mühlkreis in Oberösterreich 
geboren. Er trat in die Kongregati-
on der Mariannhiller Missionare ein 
und wurde im Jahr 1958 zum Priester 
geweiht. Nach einer Zeit seelsorgli-
cher Arbeit am Wallfahrtsort Maria 
Gugging bei Wien und am Kleinen 

Seminar in Wels (Oberrösterreich) 
schickten ihn die Ordensoberen in 
die Mission nach Südafrika. Hier 
wirkte er bis zu seinem tragischen 
Ende im Gymnasium von Mariazell 
in der Provinz Eastern Cape. Ende 
Mai 2009 wurde er Opfer eines Raub-
überfalls in seinem Zimmer. Mitbrü-
der fanden Ernst Plöchl gefesselt und 
stranguliert in seinem Badezimmer. 
Als Täter konnten vier Männer über-
führt werden, die im Jahr 2014 schul-
dig gesprochen wurden.

Aus dem 250-Seelen-Ort Me-
schwitz bei Bautzen in der Oberlau-
sitz stammt die Familie Hentschel. 
Johannes (1972-2009) und Sabine 
(1972-2009) mit ihren drei Kindern 
waren evangelikale Entwicklungs-
helfer, die in den Jemen ausreisten, 
um für das Evangelium Zeugnis ab-
zulegen. Sie waren ab dem Jahr 2003 
für das christliche niederländische 
Hilfswerk „Worldwide Services“ im 
Krankenhaus von Saada im Nordwes-
ten des Jemen tätig. Am 12. Juni 2009 
wurde die Familie bei einem Sonn-
tagsausflug in die Berge verschleppt. 
Johannes, Sabine und ihr jüngster 
Sohn Simon (2008-2009) fanden den 
Tod. Die Leichen der Eltern wurden 
unter weiteren Opfern mit Schuss-
verletzungen aufgefunden. Ihr Sohn 
blieb verschwunden und wurde spä-
ter für tot erklärt. Ihre Töchter Lydia 
und Anna konnten ein Jahr später von 
einem saudischen Spezialkommando 
in einer heimischen Familie entdeckt 
und befreit werden. Bei ihrer Rettung 
sprachen die Mädchen ausschließlich 

Arabisch. Sie wurden nach Deutsch-
land ausgeflogen. Verwandte der Fa-
milie Hentschel nahmen die Mädchen 
bei sich auf. 

Die Cousinen Rita Stumpp (1983-
2009) und Anita Grünwald (1985-
2009) gehörten zu der freikirchlichen 
Immanuelgemeinde in Wolfsburg. 
Nach dem Besuch einer Bibelschule 
im westfälischen Brake bei Lemgo 
wollten sie ihrem Glauben Taten fol-
gen lassen und reisten in den Jemen 
zur Mitarbeit in einem christlichen 
Krankenhaus aus. Sie gehörten zu 
der Gruppe von Europäern, die mit 
der Familie Hentschel zu dem fol-
genschweren Sonntagsausflug auf-
brachen. Auch sie wurden Opfer des 
islamistisch motivierten Überfalls. 
Hirten fanden ihre Leichen mit den 
tödlichen Schussverletzungen. Die 
Leichen der jungen Frauen wurden in 
Deutschland beigesetzt. Die Aufrich-
tigkeit der Cousinen und ihr selbst-
loses Bekenntnis zu Christus beein-
druckten viele Menschen weit über 
den Kreis der Familie hinaus. Der 
Vater von Anita Grünwald bekehrte 
sich zum Christentum. Auf Initative 
der Familie wurde im afrikanischen 
Malawi, wo die beiden Frauen zuvor 
ein Praktikum absolvierten, ein Wai-
senhaus gegründet, das bis heute vie-
len Kindern eine Heimat bietet.

Die deutsche Dolmetscherin Da-
niela Beyer, im Jahr 1975 in Chem-
nitz (Sachsen) geboren, entstammte 
einer Pfarrersfamilie. Nach ihrem 
Sprachstudium an der Universität 

Rita Stumpp und 
Anita Grünwald

Daniela Beyer Kathrin Waschk



DER FELS 1/2026 � 27

Leipzig und in England brach sie im 
Jahr 2007 nach Afghanistan auf, um 
aus ihrer christlichen Gesinnung den 
Armen zu helfen und Zeugnis ihres 
Glaubens zu geben. Sie eignete sich 
die örtliche Sprache an und versuch-
te im Rahmen eines Sprachprojek-
tes, Schriftvarianten für bisher nur 
mündlich tradierten heimischen Dia-
lekte zu entwickeln. Radikal islami-
sche Taliban überfielen im Jahr 2010 
eine Gruppe europäischer Helfer, zu 
denen auch Daniela Beyer gehörte. 
Zehn Personen wurden ermordet, 
darunter sechs US-Amerikaner und 
eine Britin. Christliche Missionare 
standen in den Augen der Taliban un-
ter dem Generalverdacht der Spiona-
ge. Der Leichnam von Daniela Beyer 
wurde nach Deutschland überführt 
und in Wittgensdorf, einem Ortsteil 
von Chemnitz, beigesetzt.

Kathrin Waschk, geboren am 
12. Juni 1981 und Mutter zweier 
Töchter, engagierte sich in der frei-
kirchlichen Matthäus-Gemeinde in 
Lüneburg. Sie pflegte freundschaft-
liche Beziehungen zu der Ehefrau 
eines jesidischen Ehepaares, die drei 
Kinder großzogen. Der aus dem Irak 
stammende Mann sah seine Ehe-
frau unter einem für sein Dafürhal-
ten schlechten christlichen Einfluss 
und befürchtete die Konversion sei-
ner Frau zum Christentum. Unter 
dem Vorwand selber etwas über das 
Christentum zu erfahren, lockte er 
am 4. Januar 2015 Kathrin Waschk 
in die Wohnung der Familie und tö-
tete sie und seine Ehefrau wütend 

mit zahllosen Messerstichen. Seine 
Flucht konnte vereitelt werden. Ein 
Gerichtsverfahren verurteilte den ge-
ständigen Täter zu lebenslanger Haft.

Schwester Stefani Tiefenber-
ger, geboren im Jahr 1928 in der 
Marktgemeinde Kirchberg an der 
Pielach (Niederösterreich), trat mit 25 
Jahren in die Kongregation der Ma-
riannhiller Missionsschwestern vom 
Kostbaren Blut in Wernberg (Kärnten) 
ein. Fast ihr ganzes Leben verbrachte 
sie in der Mission in Ixopo (Südafri-
ka). In der Nacht vom 18. auf den 19. 
April 2015 wurde die 85-jährige Or-
densfrau Opfer eines brutalen Raub-
überfalles. Die Täter hatten geplant, 
die Missionsstation in der Erwartung 
von Geldwerten zu überfallen und tö-
teten brutal die Ordensfrau, die sich 
ihnen offensichtlich in den Weg stell-
te. Die Täter wurden zu lebenslanger 
Haft verurteilt. 

In Dettingen in der Nähe von 
Reutlingen (Württemberg) wurde 
die evangelisch-lutherische Simone 
Beck im Jahr 1973 geboren. Schon 
als Kind fasste sie den Vorsatz, Missi-
onarin zu werden. Ihr Konfirmations-
spruch: „Denn ich schäme mich des 
Evangeliums nicht: Es ist Kraft Got-
tes zur Rettung für jeden, der glaubt“ 
(Röm 1,16) bestimmte ihr Leben. Im 
Jahr 2003 begann sie einen Einsatz 
in Afghanistan. Ihre missionarische 
Tätigkeit floss in einem Spracherkun-
dungsprojekt ein. Simone Beck stand 
die Notwendigkeit der Kenntnis der 
Landessprachen zur Verbreitung des 

Evangeliums vor Augen. Am 20. Mai 
2017 fanden ihre Mitarbeiterinnen 
den Leichnam von Simone Beck in 
ihrer Wohnung. Islamisten hatten die 
44-Jährige wegen ihres Bekenntnisses 
zu Christus brutal geschlagen und er-
mordet. Eine Augenzeugin gab später 
zu Protokoll, dass die Missionarin un-
mittelbar vor ihrem Tod dreimal den 
Namen Jesus angerufen hatte.

Die aus Basel in der Schweiz stam-
mende Beatrice Stöckli, geboren 
1961, zeigte sich tief vom Beispiel 
des hl. Einsiedlers Charles de Fou-
cauld (1858-1916) beeindruckt. Sein 
Lebenszeugnis nachahmend lebte 
sie in der südlich der Sahara gelege-
nen Stadt Timbuktu (Mali) inmitten 
der islamischen Kultur als Christin 
in kärglichen Umständen. In ihrem 
christlichen Glauben nahm sie die Ar-
men und Kranken der Nachbarschaft, 
verwahrloste Kinder und Alte als ihre 
Familie an und versuchte ihnen gut 
zu sein. Sie lehrte Kinder das Lesen 
und Schreiben und wurde liebevoll 
„Mutter Beatrice“ genannt. Terror-
milizen wurden auf sie aufmerksam 
und warfen ihr vor, als Christin aus 
dem Koran vorgelesen zu haben. Die 
Islamisten nahmen sie in Geiselhaft. 
Überlebende berichteten, dass Beat-
rice alle Entbehrungen und Folter in 
großer Gleichmut ertrug und ihren 
Peinigern verzieh. Im Oktober 2020 
wurde Beatrice Stöckli im Alter von 
59 Jahren erschossen. Rechtsmedi-
ziner der Universität Zürich konnten 
nach der Überführung des Leichnams 
die eindeutige Identität bestätigen.�£

Sr. Stefani Tiefenberger Simone Beck Beatrice Stöckli



28� DER FELS 1/2026

Auf 
dem 

Prüfstand

Hilfen für 
suizidgefährdete Menschen

Im Jahr 2024 beendeten 10.372 
Menschen ihr Leben durch einen 
Suizid. Das waren 0,7% mehr als 
im Vorjahr und 7,1% mehr als in 
den letzten 10 Jahren. In der Ge-
schlechterverteilung sind das 71,5% 
Männer und 28,5% Frauen. Das Ge-
schlechterverhältnis ist relativ kons-
tant. An den Todesursachen machen 
die Suizide einen Anteil von 1,0% 
aus. 

Der heilige Vater Leo XIV. hat 
eine Fürbitte für den Herz-Jesu_
Freitag formuliert: „Beten wir, dass 
selbstmordgefährdete Personen in 
ihrer Gemeinschaft die nötige Un-
terstützung, Hilfeleistung und Lie-
be finden und offen werden für die 
Schönheit des Lebens“.

Die Tagespost hat am 6.11.25 
unter der Überschrift „Wenn es im 
Leben dunkel wird“ das Buch „Su-
izidgefährdete Jugendliche unter-
stützen“ von Rita Winkler vorge-
stellt: Einen Leitfaden für Familie, 
Schule und soziales Umfeld“. Die 
Rezensentin ist Psychologin und 
Mutter von sieben Kindern. Das 
Buch haben Haim Omer und Anat 
Brunstein-Klomek verfasst. Es ist 
erschienen in Göttingen bei Vanden-
hoek und Ruprecht und kostet 28 
Euro.

„Menschen, deren Gedanken um 
Suizid kreisen oder die sich in einer 
seelischen Krise befinden, sollten 
das Gespräch mit anderen Menschen 
suchen. Es gibt zahlreiche Hilfsan-
gebote – auch für vermeintlich aus-
sichtslose Lebenslagen. Eine Über-
sicht über sämtliche Hilfsangebote 
finden sie auf der Webseite: www.
suizidprophylaxe.de

Die Autoren beginnen mit der 
Krise traditioneller Autoritätsmo-
delle: Distanz, Kontrolle, Gehorsam 
und Bestrafung haben in der Erzie-
hung ausgedient. Die Gegenbewe-
gung, der Traum einer autoritätsfrei-
en Erziehung der 60er Jahre wird 
kritisch hinterfragt. Ein „liberaler“ 
Erziehungsstil führt oft zu Ohn-
macht, Überforderung und Orien-
tierungslosigkeit bei Jugendlichen. 
Das permissive Erziehungsziel führt 
oft zu einem impulsiven Verhalten, 
geringem Selbstwert und erhöhtem 
Risiko für psychische Erkrankungen 
– inkl. suizidales Verhalten. 

Die „neue Autorität“: Jugendli-
che, die sich emotional isoliert oder 
alleingelassen fühlen, sind weitaus 
gefährdeter, destruktive Gedan-
ken zu entwickeln. Der Mangel an 
Zugehörigkeit zählt zu den größ-
ten Risikofaktoren für suizidale 
Entwicklungen. Eltern bieten für 
Kinder einen sicheren Hafen. Die 
Ankerfunktion wird als drittes zen-
trales Element eingeführt. Sie stellt 
eine stabilisierende Kraft dar. Die 
Ankerfunktion der neuen Autorität 
basiert auf vier zentralen Säulen: 
Erstens die Präsenz. Erwachsene 
sind sichtbar und spürbar im Le-
ben anwesend. Ich begleite, ich fra-
ge nach, ich bin da. Zweitens: Die 
Selbstkontrolle: Erwachsene lernen 
sich ruhig und überlegt zu verhalten. 
Sie strahlen dadurch Sicherheit aus. 
Drittens: Unterstützung durch ein 
Netzwerk. Erwachsene holen sich 
Hilfe von außen. Das zeigt: Du bist 
uns wichtig und viele stehen auf dei-
ner Seite. Viertens: Beharrlichkeit. 
Es geht nicht um schnelle Lösun-
gen, sondern darum zu bleiben.

Die neue Autorität ist kein Macht-
instrument. Sie ist eine Haltung. Ich 
gebe dir Raum – aber es ist keine 
Gleichgültigkeit. Führung ohne 
Zwang. Nähe ohne Einengung. Ver-
antwortung ohne Schuldzuweisung.

„Glauben wir noch, 
was wir glauben?“

Unter dem Stichwort „Glauben 
wir noch, was wir glauben?“ hat Bi-
schof Oster, Passau, eine Stellung-
nahme abgegeben. In der Tagespost 
(13.11.25) erläuterte Franziska Har-
ter den näheren Zusammenhang. 

Bischof Oster hat seine Frage da-
mit begründet, dass sich der Pas-
sauer Bischof von einem Papier der 
Schulkommission zur Anerkennung 
der Vielfalt sexueller Identitäten dis-
tanziert, weil auf dem Umschlag der 
Broschüre „Die deutschen Bischö-
fe“ stünde, Oster aber damit nicht 
einverstanden ist. 

Franziska Harter gibt ihrem Kom-
mentar zu diesem Vorgang den Titel 
„Lügen im Namen Jesu“. Harter 
fügt noch an: … „dass nun ein wei-
terer bischöflicher Konflikt in aller 
Öffentlichkeit ausgetragen wird, 
liegt vor allem daran, dass die Zeit-
geistfraktion unter den Bischöfen 
ein weiteres Mal mit Anlauf über 
Einwände ihrer Mitbrüder hinweg-
gebrettert ist“. In der Zwischenzeit 
haben sich auch der Regensburger 
Bischof Voderholzer, sowie der Erz-
bischof von Köln, Woelki, von dem 
o.a. Papier distanziert. 

„Roms Mühlen mahlen
 langsam“ – zu langsam?

„Das deutsch-vatikanische Rin-
gen um das Statut eines Synodalen 
Gremiums für die Kirche Deutsch-
lands geht in die nächste Runde“ 
schreibt Guido Horst (Tagespost, 
20.11.25). 

„Wenn die deutschen Bischöfe 
im Synodalen Ausschuss an diesem 
Wochenende in Fulda mit den De-
legierten zusammenkommen, um 
abschließend über die Statuten eines 
dauerhaft-synodalen Gremiums in 
der deutschen Ortskirche … [zu] be-
raten und … [sie] dann beschließen 
… wissen [sie], was man in Rom 
von ihnen erwartet“.

Bei einem Treffen in Rom am 
12. November 25 war die „gemein-
same Erklärung“ so „nichtssagend 
wie bezeichnend“ … „Es wurden 
verschiedene Punkte des künftigen 
Statuts eines Synodalen Gremiums 
der Kirche („Synodalkonferenz“) in 
Bezug auf seinen Charakter, seine 
Zusammensetzung und seine Kom-
petenzen erörtert“ … „Es gab in der 
Sache keine einheitliche Linie“. 

Es nahmen seitens des Vatikans 
die Kardinäle Pedro Parolin, Vik-
tor Fernandez, Arthur Roche, Kurt 
Koch und Erzbischof Philippo Jan-
none teil. „Die römische Seite steht 
geschlossen zu dem, was schon bei 



DER FELS 1/2026 � 29

dem letzten Treffen mit den bischöf-
lichen Delegierten des Synodalen 
Ausschusses formuliert worden war, 
zuletzt im Juni 2024, wie auch im 
März davor, dass „die Erarbeitung 
von konkreten Formen der Syno-
dalität in der Kirche in Deutsch-
land in Übereinstimmung mit der 
Ekklesiologie des Zweiten Vatika-
nischen Konzils, den Vorgaben des 
Kirchenrechts und dem Ergebnis 
der Weltsynode zu geschehen habe“. 
Der als „Synodale Rat“ beschlosse-
ne Name darf so nicht heißen. Der 
Name wurde in „Synodalkonferenz“ 
umgewandelt. Sachlich änderte sich 
nichts. Georg Bätzing hatte die Bi-
schöfe Stephan Ackermann, Bertram 
Meier, Franz-Josef Overbeck und 
die Generalsekretärin Beate Gilles 
sowie den Pressesprecher Matthias 
Kopp eingeladen und mitgebracht. 
Eine Ausnahme war Stefan Oster, 
Passau, der sich vom Synodalen 
Ausschuss distanziert hatte und als 
„Gast“ dabei war, weil der Vatikan 
das so wollte. Ein Gremium aus Lai-
en (ZdK) und Bischöfen kann keine 
bindenden Beschlüsse über die Ge-
samtheit der Bischöfe fassen. 

Kardinal Viktor Fernandez hat 
sich, lt. Guido Horst beschwert, 
dass in mehreren deutschen Diöze-
sen Materialien für Segnungsfeiern 
für irreguläre Paare in Umlauf ge-
bracht worden seien und man sich 
auf die Erklärung „fiducia suppli-
cans“ berufe, die genau diese Feiern 
ausschließe – ließ aber keine Taten 
folgen. Fernandez verlangt weder, 
dass die deutschen Segensfeiern ab 
sofort einzustellen seien … noch 
kündigte er disziplinarische Schrit-
te an. Rom hält die Standards der 
Weltkirche hoch … lässt aber keine 
Taten folgen … so geht es seit 2019 
… dennoch liegen jetzt klare römi-
sche Vorgaben auf dem Tisch, wenn 
der Synodale Ausschuss der geplan-
ten „Synodalkonferenz“ diskutiert 
und verabschiedet wird … es könn-
te sein …, dass die Leitplanken des 
Vatikans bewusst missachtet wer-
den. Wahrscheinlich ist, lt. Guido 
Horst, dass der Synodale Ausschuss 
Formulierungen findet, die formal 
den Vorgaben Roms entsprechen… 
die Vollversammlung der deutschen 
Bischofskonferenz und des ZdKs 
müssen den Strukturen zustimmen, 
bevor sie nach Rom gehen, wo sie 
die „Rekognitio“ (Anerkennung) er-
halten müssen. 

Liebe FELS-Leser,
Wir freuen wir uns natürlich sehr über Ihre Wertschätzung und An-
erkennung für einzelne Artikel. Deswegen möchten wir auch gerne 
fortfahren, mit und an der Arbeit für den „Fels“. 
Bitte unterstützen Sie uns weiterhin ausreichend finanziell. �
Der Fels Verein e.V. ist als gemeinnützig anerkannt, daher sind 
Spenden steuerlich abzugsfähig.

Ein herzliches Vergelt‘s Gott für Ihr Wohlwollen 
Herzlichst Ihre Fels-Redaktion

Spendenaufruf

Die Organisatoren der Theologischen Sommerakademie können die Akademie nicht mehr 
weiterführen. Mit Dankbarkeit nehmen sie zur Kenntnis, das sich inzwischen das Benedikt 
XVI. Forum etabliert hat. In Altötting und Hamburg konnte man sich 2025 an sehr gut be-
suchten Tagungen erfreuen.
2026 findet das Benedikt XVI. Forum vom 1. bis 5.Juli in Altötting statt, sicher eine Möglich-
keit für ehemalige Teilnehmer der Sommerakademien, sich dort zu treffen.



30� DER FELS 1/2026

Titelbildbeschreibung

Die Bekehrung des 
Heiligen Paulus 

Das Bild zeigt Pauli Bekehrung vor 
Damaskus, wie sie in der Apg 9,1-9 
nachzulesen ist. Saulus, in Rüstung, 
ist vom Pferd gestürzt. Dieses bäumt 
sich etwas auf und wendet seinen 
Kopf dem gefallenen Reiter zu. Mähne 
und Zaumzeug wehen durcheinander 
und geben dem Fall Dynamik. Paulus 
hingegen sitzt recht ruhig auf dem Bo-
den. Sein Helm steht vor ihm, so als 
hätte er ihn dort hingestellt. Lediglich 
der zurückwehende rote Mantel zeugt 
vom Sturz. Mit einer Hand stützt sich 
Saulus, mit der anderen Hand wehrt er 
einem Lichtstrahl, der sein Auge trifft 
und ihn blendet. In einem Wolkenloch 
erscheint Christus und fragt Saulus, 
warum er ihn verfolge. Hier wird die 
Dramatik des Geschehens durch 
dunkle Wolken unterstrichen. Im 
Mittelgrund sieht man Männer, teils 
auf Pferden, die durch eine typische 
norditalienische Küstenlandschaft, 
auf eine Stadt zureiten. Ein Sturm hat 
sie erfasst und sie blicken zu Sau-
lus zurück. Eine Brücke führt in die 
Stadt. Der Maler hat die „Bekehrung“ 
von Damaskus nach Norditalien ver-
legt, wo dieses Gemälde Mitte des 16. 
Jahrhunderts gemalt wurde. Das Bild 
ist reichlich mit Symbolblumen aus-
gestattet, ein Relikt aus vergangener 
Zeit.

Dieses Thema, der dramatischen 
Wandlung vom Christenverfolger zum 
Apostel, war in Italien ein beliebtes 
Thema der Renaissance und der Ge-
genreformation. Fast zeitgleich malte 
Michelangelo in Rom ein themenglei-
ches Fresko. Ein Vergleich beider Bil-
der zeigt die fortschrittliche Malweise 
und Themenbehandlung des Malers 
der Sixtina.�
� Alois Epple

St. Ansgar Jahrbuch
Seit vielen Jahren redigiert Prälat Dr. 

Günter Assenmacher, Domkapitular und 
1. Vorsitzender des St Ansgarius Werkes 
Köln, das Jahrbuch, das einen sehr le-
bendigen Einblick in das religiöse Leben 
der nordischen Bistümer gibt. Mit einem 
gemeinsamen Hirtenwort der nordischen 
Bischofskonferenz, das dokumentiert 
wird, haben die Oberhirten dazu ein-
geladen, sich auf einen Pilgerweg der 
Hoffnung im Heiligen Jahr zu machen. 
Die Theologiestudenten aller Bistümer 
trafen sich zum Gedankenaustausch im 
finnischen Turku. Diese alljährlichen 
Treffen hat Msgr. Holzapfel aus Würz-
burg ins Leben gerufen. Die Diözese 
Stockholm erinnerte an Bischof Johann 
Erik Müller, der vor 50 Jahren gestorben 
ist. Um ihn zu unterstützen, wurde vor 
100 Jahren das Ansgar Werk München 
ins Leben gerufen. Die Wallfahrt nach 
Rom, an der alle Bischöfe und viele Ka-
tholiken teilnahmen und sich auch evangelische Christen anschlossen, war ein Hö-
hepunkt des Jahres. Lebendige Berichte von den Pfarreien, vom Wirken engagierter 
Laien und Priester, geben einen Einblick in den Aufbruch, den die katholische Kirche 
in diesen Ländern erlebt.

Das St. Ansgar Jahrbuch 2025 ist erschienen im St. Ansgarius Werk des Erzbistums 
Köln, 50606 Köln� Ludwig Gschwind

Bücher / Veranstaltung

| Kunsthistorische-Theologisches
Seminar
6. Februar 2026 - 8. Februar 2026 
Die (Kunst)Geschichte der englischen 
Kathedralen | Dr. Ulrike Ziegler

| Wandmalerei Lernen
27. Februar 2026 - 1. März 2026 
Die Wandmalerei gehört zu den frühesten 
Kulturleistungen der Menschheit | 
Pfr. Yordan Pashev

| Schweigeexerzitien für Priester und Diakone
2. März 2026 - 6. März 2026 
Heilige als Glaubenszeugen | 
Prälat Prof. Dr. Ludwig Mödl

| Monastische Spiritualität
13. März 2026 - 15. März 2026
Die Anfänge des christlichen Mönchtums im 
Orient | Archimandrit Dr. Andreas-Abraham 
Thiermeyer

| Gregorianischer Choral in Eucharistiefeier 
und Stundengebet
27. März 2026 - 29. März 2026
Der Gregorianische Choral ist der der römi-
schen Liturgie eigene Gesang | 
Prof. Stephan Zippe

Gästehaus St. Georg | 
Weltenburger Klosterbetriebe GmbH | 
Asamstraße 32 | 93309 Kelheim | 
Telefon: +49 (0)9441 6757–500 | 
gaestehaus.kloster-weltenburg.de



DER FELS 1/2026 � 31

Gebetsstätte Marienfried

Sühnenacht
Sa 03.01. 20:00 Uhr 
Heilige Messe P. Dominikus Hartmann CP

Lobpreisabend
Do 22.01. ab 18:30 Uhr

SCHWEIGE-EXERZITIEN
„Innere Heilung, Befreiung durch 
Vergebung“
mit P. Willibrord Driever OSB
Mo., 16. Feb. 2026, 18:00 Uhr bis Do., 
19. Feb. 2026, 13:00 Uhr

IN SINU JESU. Kontemplative
Schweige-Exerzitien
mit P. Willibrord Driever OSB
Mo., 23. Feb. 2026, 18:00 Uhr bis Do., 
26. Feb. 2026, 13:00 Uhr

EXERZITIEN
„In allem siegt die Liebe“
mit Pfr. Erich Maria Fink
So., 01. März 2026,
18.00 Uhr bis Do., 05. März 2026,
bis 13.00 Uhr

Marienfriedstr. 62
89284 Pfaffenhofen a. d. Roth
Telefon 07302-9227-0
mail@marienfried.de
www.marienfried.de

Maria Vesperbild 

Fatimatage
Fat imap i lger tage 
an jedem 13. eines 
Monats: 10.15 Uhr: feierl. Pilgeramt 
• 11.15 Uhr: Erneuerung der Weihe 
an das Unbefleckte Herz Mariens  • 
11.30 Uhr: Weihe von Andachtsge-
genständen in der Anbetungskapelle 
• 14.50 Uhr – 15.10 Uhr: Beichtgel. 
• 15.00 Uhr: Fatimagebetsstunde • 
18.40 Uhr: Rosenkranz, sakr. Segen • 
19.15 Uhr: Hl. Messopfer
Mehr unter www.maria-vesperbild.de

Veranstaltung

DER FELS - Katholische Monatsschrift. Gegründet 1970 von Pater Gerhard Hermes SAC

Verlag: Der Fels-Verein e.V.
Herausgeber: Der Fels-Verein e.V.
Verantwortlicher Redakteur: Prof. Dr. Hubert Gindert
Redaktion: Eichendorffstr. 17, D-86916 Kaufering, Tel.: 08191/966744, Fax: 08191/966743, 
E-Mail: Redaktion: Hubert.Gindert@der-fels.de    
Verlagsleitung: ebendort, Grafik und Layout: Renate Gindert, Bernau; 
Druck: Mayer & Söhne, Druck und Mediengruppe GmbH, 86551 Aichach

DER FELS erscheint monatlich im Umfang von 32 Seiten. 
Bestellung: An den Fels-Verein e.V., Postfach 1116, D-86912 Kaufering
Einzahlung Deutschland: Konto Fels e.V.:, 
VR-Bank Landsberg-Ammersee eG:  Der Fels e.V.  KontoNr.: 5147522, BLZ: 700 916 00
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS
Postbank München:  Der Fels e.V. KontoNr.: 903 166 809, BLZ: 700 100 80
IBAN: DE59 7001 0080 0903 1668 09  BIC:  PBNKDEFF
Österreich: Bestellungen wie oben, Raiffeisenlandesbank Oberösterreich, Fels e.V., 
IBAN:  AT28 3400 0079  0449 2807 BIC: RZ00AT2L
Schweiz: Bestellungen wie oben, Post Finance: Der Fels e.V. Nr.:  60-377 132-6
IBAN: CH80 0900 0000 6037 7132 6  BIC:  POFICHBEXXX
Für übrige EU-Länder: Bestellungen wie oben, Der Fels e.V. 
IBAN: DE46 7009 1600 0005 1475 22  BIC:  GENODEF1DSS

Anschriften der Autoren dieses Heftes

	Diakon Raymund Fobes
	 Zillenweg 8, 85051 Ingolstadt
 Klemens Hogen-Ostlender
	 St.-Sebastianus Str. 11
	 59955 Winterberg
	KIRCHE IN NOT/
	 Ostpriesterhilfe Deutschland e. V.,
	 Lorenzonistr. 62, 81545 München
	Prälat Prof. Dr.Helmut Moll
	 Kunibertsklostergasse 3, 50668 Köln
 Sylvia Sobel

Pasinger Str.  57A, 12309 Berlin	
	Gerhard Stumpf
	 Nordfeldstr. 3, 86899 Reisch
	Pastoralreferent Alfons Zimmer
	 Am Füllort 3c, 44805 Bochum

Gebetsmeinung des 
Hl. Vaters im Januar 2026

Für die Einheit der Christen
Wir beten für alle, die auf Chris-
tus getauft sind, dass sie zur 
Gemeinschaft im Glauben und 
Leben finden und gemeinsam 
die Liebe Gottes bezeugen.

Fotonachweise: 
3 By DALIBRI - Own work, CC BY-SA 4.0; 4 By 
Giovanni d‘Alemagna/ Antonio Vivarini - https://
recherche.smb.museum/detail/869656, Public 
Domain; 6 Alfons Zimmer; 7 By Peter Paul Ru-
bens - Galería online, Museo del Prado., Public 
Domain; 8 By © José Luiz Bernardes Ribeiro, 
CC BY-SA 4.0; 9 By Andrea di Bonaiuto - ~, Pu-
blic Domain; 10 By Peter Paul Rubens - https://
www.sammlung.pinakothek.de/en/ar twork/apG-
9Bom4Zn, Public Domain; 11 By Attributed to 
Cornelis de Vos - https://www.museodelprado.es 
[1], Public Domain; 12 By Master of  Alkmaar - 
http://www.rijksmuseum.nl/collectie/SK-A-2815, 
Public Domain; 13 By Francesco Pesellino - Web 
Gallery of  Art:   Image  Info about artwork, Public 
Domain; 14 Mark Landon (user:Choliamb), Pub-
lic domain, via Wikimedia Commons; 15 Wikime-
dia commons, gemeinfrei; 17 Tim Wollenhaupt; 
18 Leonie Rust-Caram / Theo Irrgang (Hrsg.), 
Ankommen, 50823 Köln, Eigenverlag Theo Irr-
gang.  2008; 19, 20, 21 oben links  © Kirche 
in Not; 21 © Ismael Martinez Sanchez/Kirche in 
Not; 22-23 Sylvia Sobel; 24-27 Prälat Pro-
fessor Dr. Helmut Moll; Plöchl:  © (Foto: Missio 
Österreich); 32 Selige Märtyrer von Dachau e.v.



32� DER FELS 1/2026

Pater Henryk Krzystofik wurde 
als Józef Krzystofik am 22. März 

1908 in Zachorstew bei Lodz gebo-
ren. Er trat am 14. August 1927 im 
Alter von 19 Jahren in den Orden 
der Kapuziner ein, studierte erst in 
Holland und dann in Rom an der 
Gregoriana Universität und wurde 
dort am 30. Juli 1933 zum Pries-
ter geweiht. Nach Abschluss seines 
Studiums kam er in das Kloster von 
Lublin, wo er am Kapuziner-Seminar 
Dogmatik lehrte. Später war er dort 
Rektor des Seminars der Kapuziner. 
In seinem priesterlichen Dienst en-
gagierte er sich mit besonderem Ei-
fer. Nach Ausbruch des Krieges 1939 
musste der damalige Guardian der 
Gemeinschaft Polen verlassen, da er 
aus Holland stammte. Pater Henryk 
wurde das Amt übertragen. In den 
schrecklichen Verfolgungen dieser 
Zeit mit Verhaftungswellen insbe-
sondere gegen Geistliche in Polen 
blieb er innerlich ruhig und hielt an 
seinen christlichen Werten fest. Dies 
war auch an seinen furchtlosen Pre-

digten zu erkennen. Am 25. Januar 
1940 verhaftete ihn die Gestapo zu-
sammen mit allen 23 Kapuzinern 
und Seminaristen aus dem Kloster 
Lublin. Im Gefängnis ermutigte Hen-
ryk Krzystofik seine Gemeinschaft, 
alle Leiden im Glauben anzunehmen 
und Gott aufzuopfern. Es gelang ihm 
sogar täglich heimlich die heilige 
Messe für seine Mitbrüder zu zeleb-
rieren.

Im Juni 1940 wurden die Lubliner 
Kapuziner in das KZ Sachsenhau-
sen bei Berlin gebracht und am 14. 
Dezember 1940 in das KZ Dachau 
überführt. Dort war Pater Henryk für 
viele, besonders für die Leidenden 
und Sterbenden, eine große Hilfe und 
Unterstützung. Er bemühte sich, sie 
geistlich zu stärken und nach Mög-
lichkeit ihre Leiden zu lindern. Ein 
Überlebender berichtet von seiner 
heroischen Nächstenliebe: Selber 
unter Hunger leidend und fast bis 
auf die Knochen abgemagert, teilte 
er seine Essensration, zwei kleine 

Laibe Brot, mit 25 Kameraden. Im 
Juli 1941 war der Pater so abgema-
gert und schwach, dass er nicht mehr 
gehen konnte und in das Kranken-
revier kam, was einem Todesurteil 
glich.  Von dort konnte er noch eine 
geheime Nachricht an seinen Orden 
senden: „Liebe Brüder! Ich bin im 
Revier, Block 7. Ich bin schrecklich 
abgemagert … Ich wiege nur noch 
35 kg. Der ganze Körper tut weh.  Ich 
liege auf dem Rücken, wie Christus 
auf dem Kreuz. Ich freue mich, mit 
Ihm zu sein und mit Ihm zusammen 
leiden zu dürfen. Ich bete für euch 
und biete Gott meine Leiden für euch 
an“. 

Ein ganzes Jahr musste er in die-
sem elenden Zustand ausharren, bis 
er am 4. August 1942 im KZ Dachau 
starb. Sein Leichnam wurde im Kre-
matorium verbrannt. Papst Johannes 
Paul II. sprach Henryk Krzystofik 
1999 mit 107 weiteren polnischen 
Märtyrern unter dem deutschen Ter-
ror des Zweiten Weltkriegs selig.

� Klemens Hogen-Ostlender

Pater Henryk Krzystofik
Er freute sich über das Leiden 
mit Christus

DER FELS 4215
PVSt/Entgelt bezahlt/DPAG
Fels-Verein e.V., Auslieferung
Postfach 11 16
86912 Kaufering


